Spiritualité musulmane

2 Textes ¢ hoisis g :

TAZKIYAT
AL QOULOUB

LA PURIFICATION
DES CCEURS

LA VOIE VERS LE PARADIS

SELECTION ET TRADUCTION
DR HASSAN AMDOUNI

WW@



Translittération de 'alphabet arabe

Consonnes
’ c d 5 d o k
b o dh 5 t L 1
t o r 7 m
J
th & Z 5 € n
j c s " gh £ h
h z Ch u:“ f i w
kh ¢ s oo q 3 y
Voyelles longues Voyelles breves
T3 - an -a
+— ol - oun - ou
—— 1 - in -1
Diphtongues
; i aw
— ay ai
— iy
. ouw
Particularités
S a, at (état construit)
i (article) (al-qamariya) al
1 (article) (ach-chamsiya) an-n..., ar-r...



<>°H>€<§2‘§O§% Lo ff/(’a/rz(/[(/// Dea ((/,\7()1’//(///%/ {%%OWMO

Abot Hamid al-Ghazali (Qu’Allah lui accorde Sa Miséricorde) a
dit : « La nature de la morale consiste a éliminer de son cceur toutes
les mauvaises habitudes que la Loi a définies, et de les éviter et de sen
détourner comme on tend a éviter tout ce qui est saleté ! »

Ibn al-Qayyim (Qu’Alldh lui accorde Sa Miséricorde) a dit :
« Le plus indigent des hommes a I'égard d’Allah est le plus riche d’entre
eux en Lui. Celui d’entre eux qui est le plus enclin a faire preuve d’hu-
milité & son égard, c'est celui la le plus puissant. Le plus faible d'entre
eux devant Alldh, clest celui la le plus fort. Celui qui, parmi eux, se
considére le plus ignorant, cest celui la le plus connaisseur d’Allah.
Celui qui d'entre eux récuse le plus son dme, c’est celui-1a le plus proche
de la satisfaction d’Allah. La richesse en Alldh et I'indigence a Son
égard sont liés, de 'une sensuit nécessairement l'autre. »



<>°H>ﬁ<§2‘%o§% Lo Dt ?1/(2(/1(//1 Dea ()()1’1(// {%%O%@W)

Au Nom d’Alldh, Tres Clément par essence,

Le Tres Miséricordieux par excellence

N 0US REMERCIONS ALLAH (35), et demandons Son aide, Son
pardon, et Sa protection contre le mal de nos ames, et les méfaits
de nos ceuvres.

Celui qu’Allah guide nul ne peut Iégarer. Et celui qui s¥gare nul ne
peut le guider. Et nous témoignons qu’il n'y a d’autre dieu, qu’Allah
I'Unique sans associé.

Et nous témoignons que Mouhammad () est Son serviteur et Son

Messager.

Voici une sélection des différentes ceuvres des maitres de « la
Tazkiya » musulmane. Parmi les Compagnons (Qu'Allah soit satisfait
d’eux) : Abot Bakr, ‘Oumar, ‘Outhman, ‘Ali, Abot Ad-Dard?’, Ibn
‘Abbas, ‘Abd-Allah Ibn Mas‘oid, Notre mére ‘Aicha, Khabbab, ‘Abd-
Allah Ibn ‘Oumar, Salman.

Les Compagnons des Compagnons et leurs Suivants (Qu’Allah
leur accorde miséricorde) : Al Hasan Al Basri, Qatiada, ‘Oumar Ibn
‘Abd Al ‘Aziz, Moujihid, Ibn Al Moubarak, Soufyan Ibn ‘Ouyayna,
Chourayh, Sa‘id Ibn Joubayr, Ach-Chafi', Yahya Ibn Mou‘adh. Et
autres maitres de la tazkiya : Sahl, Al Foudayl Ibn ‘Iyad, Abot Hamid
Al Ghazali, Al Jounayd, Ach-Chibli, Ibn Taymiya, Ibn Al Qayyim,
Dhot An-Nodn...

Nous mettons cette sélection commentée entre les mains des
croyants pour qu’ils en tirent profit dans leur cheminement vers
Allah (g%). Un cheminement clairvoyant loin de toute innovation et
conforme a la Sounna du Prophéte ().



e y yows ; >
OV‘%@@%O%% Lo Ay, zz/{(’wﬁ(//u ey Ceveers %W>

Allah (88) dit : { Fais preuve de patience [en restant] avec ceux qui
invoquent leur Seigneur matin et soir, désirant Sa Face. Et que tes yeux
ne se détachent point deux, en cherchant (le faux) brillant de la vie sur
terre. Et nobéis pas a celui dont Nous avons rendu le ceeur inattentif
a Notre Rappel, qui poursuit sa passion et dont le comportement est
outrancier. » (Ste 18/V.28)

Abot Bakr (Qu'Allah soit satisfait de lui) a dit :

« La dignité est lornement de la pauvreté.

La reconnaissance est l'ornement du bienfait.
La patience est lornement de Iépreuve.
L'indulgence est lornement du savoir.
Lhumilité est l'ornement de I'étudiant.

Les pleurs sont l'ornement de la crainte.
Renoncer a rappeler aux autres ses faveurs est
lornement de la bienfaisance.

Le recueillement est l'ornement de la priere. »

Dr Hassan Amdouni



<>°H>ﬁ<§2‘%o§% Lo Dt ?1/(2(/1(//1 Dea ()()1’1(// {%%O%@W)

0% . , .s/

L A SINCERITE CONSISTE A OTER A CHAQUE ACTE u€ nous accom-
plissons les impuretés qui nous empécheraient de nous rapprocher
d’Alldh (45). Nous pouvons nous assurer ainsi que les intentions for-
mulées, pour chaque acte d’adoration, sont vouées exclusivement au
Créateur dans le but d’atteindre Son Agrément.

La sincérité est la condition sine qua non pour qu’Alldh (%) accepte
les actes accomplis, et ce en accord avec la Sounna du Prophéte ().

Allah (45) nous 'a ordonné expressément dans le noble Coran : € I/
ne leur a été commandé, cependant, que d'adorer Allah, Lui vouant un
culte exclusif, de célébrer la priere et de s'acquitter de la Zakait. Et voila
la religion de droiture. » (St 98/V.5)

Abot Oumama (Qu’Allah l'agrée) rapporta quun homme
s'approcha du noble Prophete (#) afin de le questionner : « Qu'en
est-il d’un homme qui nous rejoindrait dans la bataille, mais dont les
intentions sont la recherche de la gloire et de I'argent. » Le Prophete
(#) lui répondit : « Il ne recoit rien ! »

L’homme répéta sa question par trois fois, et par trois fois il obtint
la méme réponse. « Il ne regoit rien ! »

Le Propheéte () ajouta : « Alldh n'accepte parmi vos actes, que ceux
accomplis dans le seul but de Lui plaire. »!

Abot Sa‘id al-Khoudri (Qu’Allah 'agrée) rapporte les paroles du
sermon du Propheéte (#) lors du pélerinage d’adieu : « Qu’Allah (35)

1  Sahih : An-Nisa’i.



e y yows ; >
OV‘%@@%O%% Lo Ay, zz/{(’wﬁ(//u ey Ceveers %W>

bénisse tous ceux qui entendent ces mots et les comprennent, car il est
possible que tous ceux qui ont accés a ce savoir ne le comprennent pas
forcément. En effet, le cceur d’un croyant ne devrait pas éprouver de
I'hostilité ni de la rancceur a Iégard de trois choses : dédier ses actions
a Allah (48), donner des conseils aux Imams des Musulmans et étre
loyal a I'égard de l'ensemble des Musulmans.»?

Ces trois choses ont pour effet de raffermir le coeur du croyant
qui arrive a les discerner et se retrouve dépourvu de toute fourberie,
corruption ou méchanceté.

Le serviteur ne peut se libérer de Satan que gréce a sa sincére dévo-
tion, car telles sont les Paroles d’Allah (&%) : € Par Ta Puissance ! dit
[Satan]. Je les séduirai assurément tous, sauf Tes serviteurs élus parmi
eux.} (STe 38/V.82-83)

I1a été dit qu'un homme sage avait pour habitude de dire : « O toi,
soit un dévot et tu seras pur.»

Quand quelque bien matériel que ce soit interfere avec notre adora-
tion, notre sincérité se trouvera altérée. Les hommes ne se préoccupent
souvent que de leurs biens et de leurs désirs. Ils sont rares ces actes
d’adoration dépourvus d’'un objectif ponctuel. Voila pourquoi il a été
dit que quiconque arrive a accomplir un simple acte de pure dévotion
a légard du Créateur verra son cceur nettoyé de toute impureté.

Pour étre clair, la dévotion est le nettoyage du cceur de toutes les
impuretés, quelles soient infimes ou nombreuses, afin de pouvoir se
rapprocher du Créateur en étant dépourvu de toute autre motivation
que celle de Lui plaire. Cette personne doit étre dévouée et pure dans
ses actions, quiconque agit autrement verra la porte de la dévotion lui
étre interdite. Qui que ce soit dont le caeur est écrasé par le désir des
biens mondains et par les préoccupations et les soucis qui en découlent,
ne verra aucun de ses actes d’adoration (le jetine ou la priére) bien
accueillis sauf de tres rares exceptions.

2 Sahih : Ibn Méijah, Ibn Hibban, d’apres Zayd Ibn Thabit

10



@, . oy y )
<>°H%<g>%®§%;} Lo P M/r'((ﬁ(///'z Dew Ceveers 0@%%0%@%0

Le remede contre 'amour de ce bas-monde consiste a arréter les
désirs mondains, afin de se purifier pour le monde de I’Au-dela. La
dévotion sincére deviendra alors facile a atteindre. Il y a un grand
nombre d’actions que le musulman croit accomplir dans le but de plaire
a Allah (3%), mais dont il s’agit en réalité d’'un grand leurre tellement
il existe de défauts dans celles-ci.

I1 a été rapporté I'histoire d'un homme qui avait pour habitude de
toujours prier dans le premier rang a la mosquée. Un jour, il fat en
retard pour la priére, et il se retrouva au deuxiéme rang. Il se sentit
mal 4 l'aise quand les gens le virent au deuxie¢me rang et compris alors
que tout le plaisir qu’il éprouvait dans sa priére était da a ce que les
gens le voyaient au premier rang et 'admiraient pour cela. Voila com-
ment les actes que nous accomplissons sont rarement dépourvus d’'une
subtile et intangible malice. Ceux qui ne sen apercoivent pas verront
leurs supposées bonnes actions se transformer en péchés le Jour de la
Résurrection, car telles sont les Paroles d’Allah (&) :

€ 8i les injustes possédaient tout ce qui se trouve sur la terre, - et
autant encore, -ils loffriraient comme rancon pour échapper au pire chi-
timent le Jour de la Résurrection; et leur apparaitra, de la part d’Allabh,
ce qu’ils navaient jamais imaginé ; et leur apparaitront les méfaits qu’ils
ont commis, et ce dont ils se raillaient les enfveloppem.% (STE 39/V.47-48)

Allah (&%) dit aussi :

{ Dis »Voulez-vous que Nous vous apprenions lesquels sont les plus
grands perdants en oeuvres? Ceux dont leffort, dans la vie présente, sest
égaré, alors qu'ils s'imaginent faire le bien.} (STe18/V.103-104)

Ya‘qotb a dit : « La personne pieuse est celle qui dissimule les
bonnes actions ainsi que les mauvaises. »

As-Sotsi a dit quant & lui que « La véritable adoration implique le
fait de ne plus avoir conscience de se dévouer a Allah (&), car celui qui
arrive a percevoir sa dévotion n'a en réalité pas atteint ce degré dans
la foi. »

11



c f s » o
<%@%®§% Lo Dt zz/{(”aﬁ(//u Dea Ceveers %W>

Percevoir sa propre dévotion implique de I'admiration et cette der-
niére ne peut entrainer que tristesse alors que dans la pureté il ne peut
y avoir de la tristesse. Les actes que nous accomplissons doivent étre
dépourvus de toute fausse modestie ou vanité.

Ayyoub a dit : « Il est beaucoup plus dur pour les personnes qui
agissent de purifier les intentions premiéres de leurs actes que de
mettre ceux-ci en exécution. »

’intention et sa nature

L’intention d’une personne n'est pas simplement le fait de dire « J’ai
I'intention de faire ceci et cela. » Uintention est ce qui déborde de notre
cceur telle une riviére sortie de son cours et qui a été inspiré par Allah
(&&). Certes, son chemin sera parfois sans obstacles, mais 4 d’autres
moments celui-ci sera semé d'embiiches. Le juste, avec un cceur droit,
accomplira ses bonnes actions le plus normalement du monde. Il aura
généralement un penchant pour tout ce qui est ancré dans le bien et
il sévertuera a le répandre; par contre ceux dont le cceur penche vers
les affaires de ce bas monde, trouveront difficile voire contraignant
d’accomplir des actes d’adoration obligatoires.

Le Propheéte () a dit : « Les actes ne comptent que par leurs inten-
tions. Ainsi, celui qui aura émigré pour Alldh et Son Messager aura a
son actif un acte consacré a Allah et Son Messager. Quand a celui qui
a émigré pour se procurer quelque bénéfice mondain ou pour épou-
ser une femme, alors ce pelerinage comptera en fonction des objectifs
désirés. »*

L'imam Ach-Chafi? (Qu’Allah lui accorde miséricorde) a dit : « Ce
hadith est la clé de voite de toute connaissance. » La phrase : « Les
actes ne comptent que par leurs intentions... », cela signifie, que ces
devoirs accomplis en accord avec la Sounna ne seront acceptés et
récompensés que si, et seulement si, les intentions cachées sont sin-

3 Al Boukhari et Mouslim

12



<>°§<§5<§>‘%0§%0 Lo Dt ?1/(2(/1(//1 Dea (j()rl(/ﬂl {%%OWWO

ceres. Aussi, lexpression « chaque homme n'aura que ce qu’il avait pour
but », implique que la récompense de chaque acte est proportionnelle &
Iintention qui se cachait derriére cet acte. Clest pourquoi le Prophéte
(#2) nous donne des exemples en nous disant : «... celui qui aura émigré
pour Alldh et Son Messager aura a son actif un acte consacré a Allah
et Son Messager. Quant 4 celui qui a émigré pour se procurer quelque
bénéfice mondain ou pour épouser une femme, alors cette émigration
comptera en fonction des objectifs désirés. »*

I1 est donc clair que des actes qui ont I'air apparemment identiques
a la base, peuvent en réalité étre trés différents car les intentions der-
riére eux peuvent étre aussi éloignées que le bien et le mal. Les bonnes
intentions ne changeront jamais la nature essentielle des actes prohibés.

L'ignorant ne doit pas mal interpréter le sens de ce hadith et se dire
qu’il suffit de bonnes intentions pour transformer des actes répréhen-
sibles en de bonnes actions. Les dires du Prophéte () expliquent quels
sont les actes d’adoration & accomplir. Les actes d’adoration pourraient
tout simplement se transformer en péchés en raison des intentions
premiéres qui se cachent derriére ces actes. Cependant, les mauvaises
actions ne pourront jamais devenir quant a elles des actes d’adoration,
méme si derriere elles il y a la base de bonnes intentions.’

4 Al Boukhari et Mouslim
5 Mouslim

13



e y yows » e
<>°‘H§§<&%O§% Lo Ay, zz/{(”aﬁ(uz/ ey Ceveers %W)

Le perfectionnement
du Savoir et sa transmission

De nombreux versets du saint Coran ont prouvé la place importante
par ceux qui excellent dans le savoir. Allah (&) dit :

{ Allah élevera en degrés ceux dentre vous qui auront cru et ceux qui
auront recu le savoir. Allah est parfaitement Connaisseur de ce que vous
faites. % (STE 58/V.11)

Allah (g5) dit :

{ Est-ce que celui qui, aux heures de la nuit, reste en dévotion, pros-
terné et debout, prenant garde a I'’Au-dela et espérant la Miséricorde
de son Seigneur... Dis : «Sont-ils égaux, ceux qui savent et ceux qui ne
savent pas 2» Seuls les doués d’intelligence se rappellent. ¥ (STE 39/V.9)

I1 est de méme pour le hadith ou le Prophete (4) a dit : « Quand
Allah (&) désire le bonheur de quelqu’un, Il lui accorde la faculté de

bien comprendre sa religion. »°®

Ce cheminement vers la connaissance implique aussi bien les actes
physiques (exemple : se rendre 2 pied aux réunions des savants) que
les efforts psychologiques pouvant étre nécessaires a 'apprentissage
(Iétude ou I'apprentissage par cceur). Alldh (&) rendra le savoir acces-
sible pour tout chercheur véridique, débroussaillant sa voie et lui ren-
dant sa journée plus douce.

6 Al Boukhari et Mouslim.

14



<>°H>ﬁ<§2‘%o§% Lo Dt ?1/(2(/1(//1 Dea ()()1’1(// {%%O%@W)

I BN Qavyim ar-Jawziyva (Qu'Allah lui accorde Sa Miséricorde)
a dit : « Le cceur vit dans un état de désordre auquel on ne peut
remédier queen se tournant vers Allah (&). Il contient une solitude que
seule peut dissiper la proximité d’Alldh (&). Il contient une tristesse
que seuls peuvent apaiser, le plaisir de Sa connaissance et la sincérité de
la relation avec Lui. Il contient une anxiété quon ne peut calmer quen
étant en accord avec Lui et en se réfugiant auprés de Lui. Il contient
des feux de regrets que seule peut éteindre 'acceptation de Ses Ordres,
de Ses Interdits et de Ses Décrets, dans 'attente patiente du moment
de Le rencontrer. Il contient un manque qui ne peut étre comblé quen
L’aimant, en se tournant vers Lui par le repentir, en Uinvoquant sans
cesse, en Lui vouant un culte exclusif. En vérité, la possession de ce bas-
monde et ce qu’il contient ne pourrait jamais combler ce manque !»

(Madarij as-salikin)

I1 est clair que le caeur peut étre décrit en tant que chose vivante
ou morte, cependant nous pouvons aussi le classer dans trois sous-
catégories : le cceur sain, le cceur mort et le coeur malade.

Le Cceur Sain

Le Jour de la Résurrection, seuls ceux qui se présenteront devant Allah
(&) avec un cceur sain seront sauvés. Allah a dit : € Le jour oit ni les
biens, ni les enfants ne seront d'aucune utilité, sauf celui qui vient a Allih
avec un ceeur sain. (STE 26/V.88-89)

Il a été dit la chose suivante concernant le cceur sain :’ Il s’agit
d’un cceur dépourvu de toute passion, n'allant jamais a l'encontre

15



c f s » o
<%@%®§% Lo Dt zz/{(”aﬁ(//u Dea Ceveers %W>

des commandements divins et étant dénué de toute impulsivité qui
contredirait Sa volonté. » Il est donc étranger a toute forme possible
d’adoration autre que celle du Créateur. Quand ce cceur aime, il aime
en Allah ($%) et quand il n'aime pas quelque chose, cest parce qull ne
'aime pas non plus. Quand il donne, cest pour Allah (). Quand il

sen abstient clest aussi pour Allah (35).

Un serviteur au cceur sain doit prendre le Prophéte (#) comme
modele unique pour ses actes et ses paroles. Il ne devra jamais donner
suite & aucune autre croyance, discours ou actes qui soient étrangers a

Allah (45) et 2 Son Messager ().

Allah (88) a dit : € O vous qui avez cru ! Ne devancez pas Allih
et Son Messager. Et craignez Allih. Allih est Audient et Omniscient. ]
(STE 49/V.1)

Le Coeur Mort

I1 est tout a fait a l'opposé du cceur sain. Il ne connait pas de Maitre a
adorer, ni de Commandements Divins a suivre. Il se cramponne a ses
désirs et a ses passions, puissent-ils attirer le courroux et le méconten-
tement du Créateur. Ses caprices, ses passions et ses haines, ses lubies
et ses ignorances deviennent I'axe principal de sa vie, « 'imam » ou
guide devant aiguiller sa vie. Il senivre de ses fantaisies hatives et éphé-
meéres. Ses viles passions le rendent sourd et aveugle donc a tout ce qui
ne provient pas du diable. S’associer ou chercher la compagnie d’une
telle personne serait de la folie furieuse, vivre avec elle équivaudrait a
prendre du poison et se lier d’amitié nous menerait a notre perdition.

Le Coeur Malade

Il s’agit du coeur qui posséde aussi bien une partie malade qu'une partie
encore saine, vivante. Les actes pencheraient alors vers 'un ou l'autre
coté du ceeur. Il y a en lui de 'amour pour Allah (), de la Foi et de
la sincérité en Lui et tout ceci le garde encore en vie. Cependant ses
penchants vers le plaisir et la luxure pourraient le mener 4 sa perdition.

16



<>°§<§5<§>‘%0§%0 Lo Dt ?1/(2(/1(//1 Dea (j()rl(/ﬂl {%%OWWO

Il est divisé entre deux hotes : 'un qui 'appelle a rejoindre Allah (45),
Son Prophéte () et al Akhira, et un autre qui le pousse vers les plaisirs
mondains de ce bas-monde.

Le premier cceur est vivant, humble et soumis a Alldh, le deuxi¢me
et fragile et mourant, quant au troisi¢me il vacille entre sa préservation
ou sa perte.

Symptéomes d’un coeur malade
et les signes d’alerte

Les symptomes d’un Ceeur malade

Malgré le fait que son cceur puisse étre malade ou sérieusement
endommagé, le serviteur reste souvent inconscient de sa situation. Il
pourrait arriver que son cceur vienne a mourir sans qu’il ne sen aper-
coive. Les symptomes de sa maladie ou le préambule de son déces sont
essentiellement marqués par le fait que le détenteur de ce coeur ne se
rend pas compte du mal qu’il provoque par ses actions. Il reste en eftet
imperturbable, souvent en raison de son ignorance de la vérité et de sa
vantardise face a la croyance. Il arrive que le coeur plein de vie ressente
de la peine ou de la douleur face a une situation qui malgré tout le
dépasse. En effet, il est capable de percevoir le début de la descente en
enfer sans pour autant réagir. Il préférera parfois mettre de coté la souf-
france que ses actes provoquent plutdt que d'entamer une vraie cure.

Plusieurs signes de la maladie du coeur sont la résultante de son
détour de la bonne nourriture aux dépens de celle qui est nuisible,
des bons remedes au détriment des maladies honteuses. Le cceur pur
préférera de loin ce qui lui est bénéfique et qui le détournera de tout ce
qui peut lui nuire ou porter préjudice, tout a l'opposé du cceur malade.

Ce qui compose essentiellement ce cceur sain est la foi et sa meil-
leure médecine sera toujours le saint Coran.

17



c f s » o
<%@%®§% Lo Dt zz/{(”aﬁ(//u Dea Ceveers %W>

Les signes d'un Ceceur sain

Le détenteur d’'un Caeur Sain est tel un passant qui dans cette vie d’ici-
bas prend juste les provisions nécessaires pour pouvoir poursuivre son
chemin. Telles étaient en effet les paroles du Prophéte (42), selon Abd
Allah ibn ‘Oumar (Qu'Allah l'agrée) : « Soit dans ce monde comme

un étranger ou un passant. »

Plus le cceur est malade, plus il désire ce bas monde, il y demeurera
alors jusqua atteindre la place qui lui est réservée. Le coeur sain conti-
nuera a provoquer des questionnements incessants chez son détenteur
jusqu’a son retour aupres d’Allidh (35), ou il sera enfin en paix, tel un
amoureux qui aura finalement rejoint sa bien-aimée aprés de longues
vicissitudes dans son chemin. Ce Cceur n'a besoin d’aucune subsis-
tance en dehors de 'amour pour le Créateur, car aprés L'avoir invoqué
il serait inutile de faire appel a qui que ce soit d’autre. Si le détenteur
de ce coeur venait malheureusement a ne pas accomplir un des actes
d’adoration journaliers dont il se nourrit, il se verrait aussi désem-
paré qu'un avare aprés la perte d’'une importante somme d’argent. Il
y mettra alors du temps a se rassasier, tel un étre affamé en quéte de
nourriture et boisson.

Yahya ibn Mou‘adh a dit : « Quiconque se plait a servir Allah (45),
n'importe qui sera heureux de le servir ; quiconque prend plaisir dans la
contemplation du Créateur verra les gens prendre plaisir a le contem-
pler lui -méme. »

Ce coeur n'a qu'un seul but dans sa vie : lobéissance la plus sincére
du Créateur. Il fait en effet plus attention a comment il dépense son
temps, afin de ne pas le gaspiller inutilement, que le plus minutieux
des comptables dans la dépense du moindre centime. Quand il est
dans sa priere, le moindre de ses soucis et craintes sévanouissent

>
pour laisser place a I'adoration de son seigneur. Il ne cesse jamais de
mentionner Allah (35) et ne se lasse jamais de le servir. Le soin qu’il
prend a accomplir ses actions est énorme. Il est aussi trés scrupuleux en

18



<>°H>ﬁ<§2‘%o§% Lo Dt ?1/(2(/1(//1 Dea ()()1’1(// {%%O%@W)

s'assurant que les intentions derriere ses actes soient sincéres et quelles
aboutissent a de bons résultats.

Ibn Al Qayyim (Qu’Alldh lui accorde Sa Miséricorde) a dit :
« Les meilleures choses que les ames ont acquises et les cceurs se sont
octroyées et grace auxquelles le serviteur a joui de hautes considéra-
tions dans ce monde et dans I’Au-dela, sont : la science et la foi.

Clest pour cela qu’Allah ($%) a joint I'une 4 'autre dans Sa Parole
vénérée : € Allah éléve ceux dentre vous qui ont la foi et ceux qui ont recu
la science, de plusieurs degrés. % (StE 58/V.11) »

Les causes provoquant les maladies du Coeur

Ces maladies sont causées principalement par les tentations auxquelles
le coeur est exposé. Des tentations telles que celles des désirs pour ce
bas-monde et les frivolités. Houdhayfa ibn al-Yamén, puisse Alldh (Le
Trés Haut étre satisfait de lui), a dit : « Le Messager d’Allah () a dit :
« Les tentations se présentent devant le coeur une par une. Le coeur qui
en accepte sera souillé d'une tache noire, quand a celui qui les refuse
se verra démarqué des autres par sa pureté. Les cceurs sont de deux
sortes alors : le cceur noirci et ressemblant 4 une assiette qui se serait
renversée, et le ceeur pur, jamais ébranlé par quelque tentation qui soit
aussi longtemps que la terre et le ciel existeront. Le coeur malade ne
reconnait le bien et dénonce le mal que quand cela lui convient. »’

On a pu classer le cceur confronté aux tentations en deux catégo-
ries : Premiére catégorie :

1 Nous devons savoir qu'un coeur exposé aux tentations les absor-
bera telle une éponge qui retiendrait toute I'eau a l'exception d’une
tache noire quelle laisserait derriére elle. Il continuera ainsi d’ab-
sorber toute nouvelle tentation qui se présente a lui jusqu’au point
de devenir complétement noirci et corrompu. Arrivé a ce stade,

7  Mouslim, Kitab Al Iman.

19



c f s » o
<%@%®§% Lo Dt zz/{(”aﬁ(//u Dea Ceveers %W>

deux maladies trés dangereuses le guettent et finiront par le plon-
ger dans la déchéance la plus totale :

- D au fait quil ne fait plus la distinction entre bien et mal, il n'a
plus notion de I'ancien et du futur, des actes passés et de ceux
a venir. Cette maladie peut atteindre de telles dimensions qu’il
prend le mal pour du bien et vice-versa, la Sounna deviendrai bida
(innovation hérétique) et vice-versa.

- Le fait dériger ses désirs en tant que but a atteindre a la place
du modele Prophétique le rendra complétement esclave de ces
derniers.

2 Un ceeur pur dont la foi est forte resplendit par sa lumiére. Quand
il se trouve confronté a de telles tentations il s’y opposera et les
rejettera, et en faisant ceci la lumiére qu’il dégage sera encore plus
forte.

Les quatre poisons mortels du cceur

Tous les actes de désobéissance sont du poison pour le coeur provo-
quant sa maladie voire sa perte.

Ibn al-Moubarak (Qu'Allah lui accorde miséricorde) a dit : « J’ai
vu des mauvaises actions tuer les coeurs, ces déchéances les méneront
forcément a une addiction.»

Tourner le dos aux mauvaises actions, redonne la vie aux cceurs y
) b
opposer dOl’lC ton coeur est ce qu’il ya dC mieux.

Quiconque est donc concerné par la santé de son cceur dans la vie
de tous les jours, doit réfléchir sur leftet de ces poisons et prendre les
mesures nécessaires pour se protéger. Si par mégarde il en commettait
une, il devra sefforcer deftacer les eftets qu'elle aurait pat entrainer
et chercher le pardon d’Allah (85). En effet, les mauvaises actions se

20



<>°H>ﬁ<§2‘%o§% Lo Dt ?1/(2(/1(//1 Dea ()()1’1(// {%%O%@W)

voient parfois effacées par des actes pieux. Les quatre poisons sont les
paroles futiles et superficielles, le regard eftréné, le trop plein de nour-
riture et les mauvaises fréquentations. De tous les maux sur cette terre,
ils sont les plus répandus et ils ont les pires effets sur le comportement
du ceeur.

1: Les paroles futiles

I1 a été rapporté dans al Mousnad, sous l'autorité d’Anas (Qu'Allah
l'agrée), que le Prophete (i) a dit : « La foi du serviteur ne sera pas
saine tant que son cceur ne sera pas sain, son cceur ne sera pas sain tant
que sa langue ne sera pas correcte. »®

La purification de la foi est conditionnée donc 4 la purification de
son cceur et la purification de son coeur est conditionnée 4 la purifica-
tion de sa langue.

At-Tirmidhi rapporte sous l'autorité d’Ibn ‘Oumar (Qu’Allah
lagrée) : « Ne parle pas en excés si tu ne mentionne pas Allah (35),
ces paroles formulées sans le rappel d’Allah (45) endurcissent le coeur.
Il n’y pas de personne plus éloignée d’Allah que celle au cceur dur. »°

‘Oumar ibn al-Khattab, puisse Allah (%) étre satisfait de lui, a
dit : « Une personne qui parle de trop fait souvent des erreurs. Si elle
fait souvent des erreurs elle ne se comportera pas correctement. Le Feu
la ciblera donc comme prioritaire étant donné ses nombreux péchés »

L’homme, par ses actes et ses paroles, séme la semence du bien et
du mal et le Jour de la Résurrection, il en récoltera les fruits. Ceux qui
auront semé des bonnes actions et des bonnes paroles récolteront les
bénédictions et les honneurs qui leur reviennent ; quant a ceux qui
nauront semé que les graines du mal et des paroles détestables ne
récolteront que des regrets et des remords.

8  Hadith faible, Al Moundhiri.
9  Hadith faible, At-Tirmidhi.

21



c f s » o
<%@%®§% Lo Dt zz/{(”aﬁ(//u Dea Ceveers %W>

Abot Hourayra (Qu’Allah I'agrée) a dit dans un hadith : « La
majorité des gens finissent en Enfer en raison de la moisson de leurs
bouches et de leurs parties intimes. »'°

Abot Hourayra (Qu’Alldh I'agrée) a rapporté également, que le
Prophete () a dit : « Le serviteur d’Allah profére des paroles dont il
ne réalise pas la portée ou les conséquences quelles peuvent générer.
Voila pourquoi il risque de se retrouver dans les abimes de I'Enfer, ces
derniers étant aussi vastes que la distance séparant lest de louest. »'!

Un hadith similaire a été transmis par At-Tirmidhi avec de 1égeres
variantes, le Prophete (42) a dit : « Le serviteur prononcera des paroles
qu’il croira étre sans risque pourtant, a cause de celles-ci, il sera plongé
dans les profondeurs de 'Enfer aussi loin que comptent septante
automnes. »"?

‘Ougba ibn ‘Amir (QuAllah lagrée) a dit : « J’ai dit : < O Messager
d’Allah, quelle est pour nous la meilleure fagon de survivre ?’ Il (Priere
et Bénédiction d’Allah sur lui) répondit : « Prends garde a ta langue,
fais de ta maison un havre d’intimité et pleure tes mauvaises actions.»"

I1a également été rapporté sous 'autorité de Sahlibn Sa'd (Qu’Allah
lagrée), que le Prophéte () a dit : « Quiconque se porte garant pour
ce qui se trouve entre ses machoires et entre ses jambes, je lui garantis

I'Eden. »

Abot Hourayra, (Qu'Allah l'agrée) étre satisfait de lui, rapporte
que le Prophete, () a dit : « Que celui qui croit en Allah (45) et au
Jugement Dernier dise du bien ou qu’il se taise !»'*

Parler est donc une bonne chose, si ce dernier est correct, dans
le cas contraire cela devient interdit. Le Prophéte () a dit a ce
sujet : « N'importe quelle parole que l'enfant d’Adam prononce se

10 Hadith sahih, At-Tirmidhi, Ahmad, Al Hikim et Ad-Dhahabi.
11 Al Boukhari et Mouslim

12 At-Tirmidhi a affirmé que ce hadith était hasan gharib

13 At-Tirmidhi I'a jugé hasan. Rapporté, aussi, par Abod Nou‘aym
14 Al Boukhari , Mouslim.

22



<>°H>ﬁ<§2‘%o§% Lo Dt ?1/(2(/1(//1 Dea ()()1’1(// {%%O%@W)

retournera contre lui, 4 l'exception de son action dordonner le Bien, et

d’interdire le Mal et le rappel d’Allah Le Tout-puissant. »

Ce hadith fat rapporté par At-Tirmidhi et Ibn Majah, d’apreés
Oumm Habiba, (Qu’Allah soit satisfait d’elle).”

Un jour ‘Oumar ibn al-Khattib rendait visite & Abot Bakr
(Qu’Allah soit satisfait d’eux) et il trouva ce dernier en train de tirer sa
langue avec ses doigts. ‘Oumar lui dit : « Arréte-toi par Allah ! Puisse-
t-I1 te pardonner ! » A ce quoi Abot Bakr lui répondit : « Cette langue
m’aura emmené dans des endroits dangereux. »16

‘Abd-Allah ibn Mas‘otid (Qu’Allah soit satisfait de lui) a dit : « Par
Allah I'Unique ! Rien ne mérite plus ardemment une longue sentence
de prison que ma langue. »

I1 avait aussi pour habitude de dire : « O ma langue, dis du bien et
tu en tireras profit ; détourne-toi des mauvaises paroles et tu seras en
sécurité, autrement tu n'auras que des regrets. »

Al Hasan a dit (Qu'Allah lui accorde miséricorde), quant a
lui : « Quiconque ne retient pas sa langue ne comprendra jamais sa
religion. »

Le plus petit des péchés que la langue peut commettre est de parler
de ce qui ne la concerne point. Le hadith qui suit nous indique clai-
rement la portée de cette faute : « L'un des mérites de I'influence de
I'Tslam chez une personne est quil ne s'occupe plus de ce qui ne le
concerne pas. »”

Abot ‘Oubayda relata que, al-Hasan lui avait dit : « Un des signes
montrant que le serviteur abandonne son Créateur est qu'il se préoccupe
de ce qui ne le concerne pas. »

15 At-Tirmidhi et Ibn Majah. At-Tirmidhi le qualifie de hasan gharib.
16 ~ Abot Ya‘la, Al Bayhaqi et As-Souyotti.
17  Sahih,At-Tirmidhi.

23



c f s » o
<%@%®§% Lo Dt zz/{(”aﬁ(//u Dea Ceveers %W>

Sahl a dit : « Quiconque parle de ce qui ne le concerne pas nest pas
digne de confiance. »

Ainsi, tel qu’il a été expliqué, il s’agit du moindre mal que la langue
peut provoquer ; il y a en effet des choses bien pires telles que la médi-
sance, le commeérage, la tromperie et lobscénité, le double visage et
le discours hypocrite, les querelles, la moquerie, le mensonge et la
dérision qui peuvent définitivement provoquer la ruine du ceceur et la
perte de son bonheur ici-bas ainsi que sa déchéance dans le monde de
I'’Au-dela. Allah (45) est le Seul aupres de qui nous devons chercher

du secours.

2:Le regard effréné

I1 est la conséquence du regard qui se pose sur tout ce qui lattire et
dont les images restent imprimées dans le cceur. Diftérentes sortes de
corruptions risquent de s'installer par la suite dans le cceur du serviteur.
Elles sont les suivantes :

- Il a été rapporté que le Prophéte (#2) a dit a ce sujet : « Le regard
est une fleche empoisonnée de Satan (le maudit). Celui qui baisse
son regard pour Allih (%), se verra insuffler dans son coeur une
brise rafraichissante le Jour du Jugement. »'®

Ach-Chaytén (le maudit) voyage par le regard démesuré, plus vite
que le vent qui se léve sur une place déserte. Il rend les choses que
l'ceil voit beaucoup plus attirantes quelles ne le sont en réalité. Il les
transforme afin que le cceur en fasse une idole a vénérer. Il Iui promet
des récompenses mirobolantes et attise ce désir en le nourrissant de
choses interdites. Le serviteur n'aurait jamais commis ces actions s’il ne
sétait pas laissé entrainer par ces regards déformés par Ach-Chaytan
(le maudit).

Tout ceci détourne le cceur des choses importantes qui le concernent
devenant une barriére entre les deux. Le coeur ne retrouve plus le bon

18  At-Tabarani, Al Hakim et Ahmad.

24



@, . oy y )
<>°H%<g>%®§%;} Lo P M/r'((ﬁ(///'z Dew Ceveers 0@%%0%@%0

chemin et se retrouve dans la voie du désir et de I'ignorance. Allah ()
adit : € Fais preuve de patience [en restant| avec ceux qui invoquent leur
Seigneur matin et soir, désirant Sa Face. Et que tes yeux ne se détachent
point deux, en cherchant le O"aux) brillant de la vie sur terre. Et nobéis
pas a celui dont Nous avons rendu le ceeur inattentif a Notre Rappel, qui
poursuit sa passion et dont le comportement est outrancier. ¥(STE 18/V.28)

Il a souvent été dit qu’il existe une connexion entre I'ceil et le coeur ;
siles yeux ont été corrompus le coeur suivra indéfectiblement. Il devient
un ramassis déraisonnable de saleté, poussiére et pourriture ou il n'y a
guere de place pour Alldh (&) ni pour tout ce qui Le concerne.

Allah (88) dit : € Dis aux croyants de baisser leurs regards et de garder
leur chasteté. Ceest plus pur pour eux. Allah est, certes, Parfaitement
Connaisseur de ce qu’ils font. ¥ (STE 24/V.30)

Il est clair que seul celui qui obéit aux Commandements divins peut
trouver la joie dans ce bas-monde ; de méme, seul le serviteur d’Allah
(&%) réussira a trouver la paix dans le monde de I’Au-dela. D ailleurs,
laisser son regard voyager librement équivaut a envelopper son coeur
d’un manteau de noirceur comme il est clair que baisser son regard

pour Alldh (&) l'enveloppe de lumiére.

Allah (#5) dit dans la méme sourate que celle citée précédem-
ment : € Allah est la Lumiére des cieux et de la terre. Sa lumiére est
semblable a une niche oir se trouve une lampe. La lampe est dans un
(récipient de) cristal et celui-ci ressemble & un astre de grand éclat ; son
combustible vient d’un arbre béni : un olivier ni oriental ni occidental
dont l'buile semble éclairer sans méme que le feu la touche. Lumiere
sur lumiere. Allah guide vers Sa lumiére qui 1l veut. Allih propose aux
hommes des paraboles et Allah est Omniscient. 3 (St 24/V.35)

Quand le cceur est rempli de lumiére, il attire le bien de toutes
directions. S’il est dans le noir, les nuages du malin et les afflictions qui
'accompagnent viendront l'envelopper.

Relacher son regard rend le coeur incapable de distinguer entre la
vérité et la tromperie, entre la Sounna et les innovations ; par contre,

25



c f s » o
<%@%®§% Lo Dt zz/{(”aﬁ(//u Dea Ceveers %W>

baisser son regard pour Alldh (%), lui insufflera une perspicacité hors
du commun.

Un homme sage a dit jadis : « Quiconque enrichi sa conduite exté-
rieure par lobéissance de la Sounna rendra son dme saine. Elle 'aver-
tira désormais afin qu'il détourne ses yeux des interdits et pour qu’il
séloigne de tout ce qui est douteux. S’il se tient donc a ce qui est licite,
cette vigilance intérieure ne lui fera jamais défaut. »

3 : Le trop plein de nourriture

Dabsorption de petites quantités de nourriture est la garantie de la
tendresse du cceur, sa force de caractére, la faiblesse de son désir et son
humilité ainsi que la gentillesse du caractére. Al-Miqddm ibn Ma‘ad
Yakrib (Qu'Allah I'agrée) a dit : « J’ai entendu le Messager d’Alldh ()
dire : « Lestomac est le récipient qu’Allah (&) déteste le plus se voir
remplir. Quelques morceaux devraient étre suffisants au fils d’Adam
pour garder ses forces. S'il devait le remplir, un tiers de celui-ci doit étre
réservé pour la nourriture, un tiers pour la boisson et le derniers tiers
doit étre laissé vide afin qu’il facilite la respiration. »"

Lexces de nourriture peut entrainer de nombreux dégiats. Il mene
le corps a la désobéissance d’Allah (%) lui rendant difficile tout acte
d’adoration. Un estomac trop rempli a causé maintes et maintes fois
des mauvaises actions refoulant tout rappel d’Alldh (35).

Quiconque se proteége contre les dangers provoqués par lexces de
nourriture aura évité un grand péché. Il est évidemment beaucoup plus
facile au Diable de contrdler une personne ayant rempli son estomac
avec mets et boissons. Voila pourquoi on dit souvent : « Restreint les
chemins du Diable par le jetine. »*

19 Ahmad
20  Hadith da‘if, wapparait pas dans la majorité des sources de la Sounna, mais a
été mentionné par Al-Ghazali dans son Thya.

26



<>°H>ﬁ<§2‘%o§% Lo Dt ?1/(2(/1(//1 Dea ()()1’1(// {%%O%@W)

Il a été rapporté que, jadis, il y avait un groupe de jeunes hommes
de la Tribu d’Israél qui étaient en pleine adoration quand le moment
de rompre leur jetine arriva. Un homme se leva alors et leur dit : « Ne
mangez pas de trop, autrement vous boirez de trop et vous finirez par
vous allonger et vous endormir. Vous perdrez ainsi beaucoup trop. »

Le Prophete (4) et ses Compagnons, (Puisse Allah étre satisfait
d’eux), avaient pour habitude de rester sur leur faim assez souvent.
Clest le cas d’Ibn ‘Oumar et de son pere qui, malgré I'abondance de
nourriture dont ils disposaient, ils avaient adopté les mémes habitu-
des alimentaires que le Prophete (4). Il a été rapporté que la meére
des croyants Aicha, (Qu'Allah soit satisfait d’elle), a dit : « Depuis son
arrivée 2 Médine et jusqu'a son déces, la famille de Mouhammad ne
mangea jamais du pain de blé plus de trois nuits d’affilée. »**

4 : Les mauvaises fréquentations

Les mauvaises fréquentations sont un mal chronique qui provoque
malheureusement dénormes dégats. Combien des fois ne nous trou-
vons-nous pas éloignés du rappel d’Alldh (%) a cause des gens qui
nous entourent ?

Ces gens sement la discorde dans le cceur des croyants, ce sentiment
dont méme le passage du temps n'arrive pas a effacer les dommages.

Le serviteur devrait tirer profit 4 chaque occasion de ses compa-
gnons. Dans ce but, il devrait classer les gens en quatre catégories et
prendre garde 4 ne pas mélanger celles-ci, autrement le diable trouve-
rait de quoi se faufiler entre elles.

Premiere catégorie

Il s’agit des personnes dont la compagnie nous est aussi indispensable
que la nourriture dont nous avons besoin pour survivre. Ils sont pré-
sents quand le serviteur a besoin d’eux mais une fois leur aide apportée,

21 Al Boukhari

27



c f s » o
<%@%®§% Lo Dt zz/{(”aﬁ(//u Dea Ceveers %W>

ils se retirent jusqu'a ce quon les requiere a nouveau. Ils deviennent
donc indispensables. Ce sont des étres qui possédent les connaissances
religieuses qui font défaut a beaucoup de croyants. Ils connaissent les
commandements divins, les intrigues du malin, les maladies de 'ame
ainsi que les remeédes nécessaires a sa guérison. Ils vous veulent du
bien pour Alldh (&), Ses Prophétes et Ses serviteurs. L'association du
croyant avec ce genre de personnes est un bien pour sa religion.

Deuxiéme catégorie

Nous avons la des gens dont la présence est comme un médicament.
On fait appel a eux seulement quand la maladie se déclare car, quand
on se porte bien on n’a nullement besoin d'eux. La fréquentation de ces
personnes nous est parfois bénéfique dans les affaires qui touchent a la
vie de tous les jours (moyens de subsistance, commerce, consultations)
Cependant, une fois leur rdle accompli, il ne serait pas souhaitable
pour le serviteur de continuer 2 traiter avec eux.

Troisiéme catégorie

La présence de ces individus est totalement nuisible. Leur fréquenta-
tion se transforme en un mal qui peut ronger le serviteur de l'intérieur
et souvent le mal qui en découle est incurable. Aucun profit ne sera
jamais tiré de cette fréquentation, ni dans la vie d’ici bas ni dans celle
de l'au-dela. En les fréquentant on perd aussi bien son temps que sa
religion. Et si, malgré les mises en garde, ce genre de compagnon établi
son emprise sur le serviteur, celle-ci s’avérera fatale voire terrifiante.

Parmi ces mauvais individus se trouvent ceux dont le parler ne sera
jamais bénéfique au croyant et sur qui on ne pourra jamais compter.
Ils nécoutent jamais leur dme, qui a pour but de les remettre dans le
droit chemin. Quand ils parlent, leurs paroles blessent les auditeurs
tels les coups portés par une canne. Ils causent le chagrin de ceux qui
les entourent alors qu’ils sont persuadés détre tendres et affectueux.
Quand ils se taisent, leur silence est plus pesant qu'une meule qui serait
trop lourde pour accomplir sa tache.

28



<>°H>ﬁ<§2‘%o§% Lo Dt ?1/(2(/1(//1 Dea ()()1’1(// {%%O%@W)

La présence souvent inévitable de tels individus peut étre pesante
pour le coeur d'un vrai croyant. En effet, le monde est rempli de pareilles
personnes et parfois on est obligés détre en contact, voir méme de tra-
vailler avec eux. Quand un tel rapport s’installe, le croyant devra tout
simplement avoir un bon comportement, protégeant son dme jusqu’a
ce qu'Allah (35) lui offre une issue a cette situation déplaisante.

Quatrieme catégorie

Il s’agit de ceux dont la simple présence attire la ruine et la perdi-
tion. Cela équivaut a prendre du poison car si leur victime ne trouve
pas trés vite un antidote, elle décede. Beaucoup de personnes appar-
tiennent a cette derniere catégorie. Il s’agit de ceux qui seément les
innovations religieuses et la mécréance. Ils ont abandonné la Sunna du
Messager d’Alldh et invoquent d’autres croyances. Ils appellent sunna
ce qui est en réalité une innovation et vice versa. Un homme avec un
intellect quelconque ne devra jamais s’asseoir avec eux ni fréquenter
leurs assemblées, sous peine de voir son cceur tomber malade jusqu’a

défaillir.

LLa nourriture du Ceeur

I1 doit étre bien compris par le croyant que les actes d'obéissance sont
essentiels au bien étre de son coeur, aussi bien que la nourriture et la
boisson le sont pour son corps.Toute mauvaise action est aussi néfaste
que de la nourriture avariée et blessera inévitablement le cceur.

Le serviteur ressent le besoin de louer Son Seigneur, (Puissant et
Glorieux), car il a constamment besoin de I'aide et du secours de Son
Créateur. Afin de pourvoir au bon fonctionnement de son corps, il
suivra un régime strict et si, par mégarde, il avalait des aliments inter-
dits il délivrerait son estomac de ceux-la. Cependant, le bien-étre du
coeur du serviteur est de loin plus important que celui de son corps.
Car, méme s’il est clair qu'une vie saine épargnerait le corps de la plu-

29



e y yows » e
<>°‘H§§<&%O§% Lo Ay, zz/{(”aﬁ(uz/ ey Ceveers %W)

part des maladies de ce bas-monde, un cceur sain procurera au croyant
e bonheur non seulement ici-bas mais aussi dans I'au-dela.
le bonh 1 tici-b dans 1

D’un autre c6té, alors que le déces du corps éloigne définitivement
le serviteur de ce monde, quand le coeur meurt il sensuit inéluctable-
ment une angoisse, une appréhension sans fin. Un homme sage avait
dit a juste titre jadis : « Comment est-il possible que la plupart des
gens pleurent le décés des personnes alors qu’ils ne pleurent jamais
pour ceux dont le coeur est mort ? Et cette mort est de loin bien plus
tragique ! »

Apres avoir clairement démontré que les actes d’adoration sont
essentiels a4 la bonne santé du cceur d’un croyant, il sensuit une liste
établissant les plus importants parmi eux :

- Le dhikr (le rappel ou l'évocation d’Allah (45),

- La récitation du noble Coran (¢fildwat al Qour’in),
- La demande du pardon d’Allah (2£) (al istighfar),
- Les invocations réguliéres (ad-dou@’),

- La demande de la bénédiction et de la paix d’Allah (&) sur le
Prophete (42) et sur sa famille (as-salit ‘ald Rasoil Allah),

- Les prieres pendant le dernier tiers de la nuit (¢giydm al-layl).

30



<>°§<§5<§>‘%0§%0 Lo Dt ?1/(2(/1(//1 Dea (j()rl(/ﬂl {%%OWWO

I BN Mas‘o0p (QU'ALLAH L'AGREE) A DIT : « La parole la plus hono-
rable, cest Iévocation de Allah (&5). »

Ibn Taymiyya (Qu’Alldh lui accorde miséricorde) a écrit : « Le
rappel d’Allah () est au cceur ce que leau est aux poissons. Savez-
vous ce qui se passe avec les poissons quand on les retire de l'eau ? »

Chams ad-Din ibn al Qayyim a recensé les huit bénéfices issus du

rappel d’Allah dans son livre al-Wibil as-Sayyib.

Nous en rappellerons ici certains, méme si nous conseillons au lec-
teur de se référer au livre dorigine en raison de 'immense qualité de
Touvrage en question.

Le Rappel d’Allah (%) est le meilleur aliment possible pour le cceur
et pour 'ame. Si on prive le serviteur du dhikr, le coeur se flétrit tel
un corps privé de nourriture. Le Rappel d’Allah (%) éloigne Satan,
I'affaiblit et Iétoufte. Il est prononcé dans le but de plaire au Créateur,
Miséricordieux et Clément ; il éloigne le désespoir et la mélancolie de
notre coeur afin de lui apporter de la joie et de plaisir. Il remplit le coeur
et le visage de lumiére et procure de la dignité et de la gentillesse a celui
qui effectue ce Rappel. Il inculque 'amour d’Alldh (45) et Sa crainte.
Allah (£2) a dit dans son Livre sacré : € Souvenez-vous de Moi donc,
Je vous récompenserai. Remerciex-Moi et ne soyez pas ingrats envers
Moi. } (StE 2/V.152)

31



e y yows ; >
OV‘%@@%O%% Lo Ay, zz/{(’wﬁ(//u ey Ceveers %W>

De serviteurs pourvus d’aussi bons cceurs ne peuvent que recevoir
la miséricorde d’Allah, car ils se tiennent toujours a Iécart de ce qui
est interdit. En effet, '’honneur et la miséricorde apportés par le dhikr
sont tels, que I'on ne pourrait jamais les atteindre par un autre moyen.

Abot Hourayra (Qu’Allah I'agrée) rapporte que le Prophete (i)
a dit : « Quiconque prononce les paroles : ‘Il n'y a de Alldh qu’Allah,
I'Unique et sans associés. Il est le Souverain et toutes les louanges Lui
sont dues. I1 a le pouvoir sur toute chose’, une centaine de fois par
jour, il aura la méme récompense que s’il avait affranchi une dizaine
d’esclaves. Une centaine de bonnes actions seront aussi portées a son
actif et une centaine de mauvaises actions lui seront effacées. Quelle
meilleure protection que les invocations contre I'influence de Satan !»

Jabir (Qu’Allah T'agrée) rapporte que le Propheéte (%) a

dit : « Quiconque dit : ‘Gloire a Allah (35) et a Lui les louanges’, aura
un palmier planté pour lui dans le Jardin de 'Eden. »*

Ibn Mas‘otd, (Puisse Allah, Le Trées Haut, étre satisfait de lui),
a dit : « Louer Allah (&), est plus cher 4 mon cceur que dépenser le
méme nombre de dinars dans le sentier d’Allah.»

Le Rappel est aussi un remede pour les cceurs endurcis. Un homme
dit une fois 4 al-Hasan : « O Abot Sa‘id, j’ai 2 me plaindre de la dureté
de mon ceeur. » I1 Iui répondit alors : « Adoucit-le par le Rappel

d’Allah »
Makhodl a dit quand a lui : « Le Rappel d’Allah est un signe de

bonne santé. Le rappel des gens est un fléau. »

Un homme demanda a Salmén (Qu’Allah I'agrée): « Quels sont les

actes qui sont le mieux récompensés ? »

11 lui dit : € NVas-tu donc pas lu la Parole d’Allih (35) : « Le rappel
d’Allah est, certes, ce qu’il y a de plus grand. Et Allih sait ce que vous
faites. ¥ (STE 29/V.45)

22 At-Tirmidhi

32



<>°H>ﬁ<§2‘%o§% Lo Dt ?1/(2(/1(//1 Dea ()()1’1(// {%%O%@W)

Abt Moasa (Qu’Allah I'agrée) rapporta jadis que le Prophéte () a
dit : « La différence entre celui qui se souvient de Son Créateur et celui
qui ne S’en souvient pas est semblable 4 la différence entre le vivant et
le mort ! »*

Abd-Allah ibn Bousr (Qu’Allah soit satisfait de lui) raconta com-
ment un vieil homme avait demandé au Propheéte (i) la chose sui-
vante : « Les chemins vers le bien sont si nombreux que je ne peux
pas les emprunter tous. Conseille-moi celui que je pourrai emprunter
sans y étre si accablé au point d’étre tenté de I'abandonner. » Alors,
le Propheéte (:) lui répondit : « Prends garde a ce que ta langue soit
toujours fraiche par le Rappel constant d’Alldh (Le Trés Haut).»*

Le rappel continuel d’Allah (45) prédispose favorablement le servi-
teur pour le Jour de la résurrection. Il lempéche de suivre les mauvais
chemins comme la médisance et la calomnie. Ceux qui ont donc ouvert
les portes du rappel auront leurs entrées chez leur Seigneur, Le Tout-
puissant et Le Trés-Haut. S’il trouve la bonne porte, que demander de
plus dans la vie ? Il est clair que sl perd cette opportunité il aura tout
perdu.

I1 existe nombreuses formes de dhikr:

- Lévocation d’Allah (&%) par Ses Noms Sublimes ;
- Le rappel de Ses Attributs de perfection ;

- Les louanges et les remerciements ;

Il'y des exemples comme :

- Gloire 2 Allah (Soubhéna Allah) ; Toutes les louanges sont pour
Allah : (Al Hamdou li-llah), Il n’y d’autre dieu en dehors d’Al-
lah : (La ilaha illa Allah).

23 Al Boukhari, Al Hakim.
24 At-Tirmidhi

33



e y yows ; >
OV‘%@@%O%% Lo Ay, zz/{(’wﬁ(//u ey Ceveers %W>

Le Trés Miséricordieux, entend tout ce que Ses serviteurs disent et
I1 exauce leurs demandes entend leurs supplications.

- La meilleure forme de Rappel reste la récitation du saint Coran,
car celui-ci contient des remeédes qui peuvent guérir le cceur de
toutes ses afflictions. Allah (4%) nous dit: € O gens! Une exhor-
tation vous est venue, de votre Seigneur, une guérison de ce qui est
dans les poitrines, un guide et une miséricorde pour les croyants. »
(STE 10/V.57)

Allah (&) dit aussi :

{ Nous faisons descendre du Coran, ce qui est une guérison et une
miséricorde pour les croyants. Cependant, cela ne fait quaccroitre la
perdition des injustes. } (STE 17/V.82)

La plupart des maladies qui touchent le coeur trouvent leurs ori-
gines dans le désir et le doute, mais le Coran est le remede nécessaire.
Il guérit en effet des dégits provoqués par le doute, car ce dernier
porte atteinte au savoir, a la compréhension et a la vision du monde du
serviteur. Tout ceux qui étudient le Coran en I'assimilant a travers leurs
coeurs, seront @ méme de reconnaitre la vérité et le mensonge aussi bien
qu’ils distinguent le jour de la nuit.

La guérison des maladies découlant du désir est possible grice au
Coran car celui-ci apporte sagesse et bons conseils. Il nous recom-
mande d’éviter les avantages mondains au détriment du désir d’Al

Akhira.
Le Prophéte (#) a dit : « Tous ceux qui aiment Allah (35) et Son

Messager doivent lire le Coran. »*

Le noble Coran est aussi la meilleure facon pour le croyant de se

rapprocher de Son Seigneur (45).
Khabbab ibn al-Arat (Qu'Alldh l'agrée) a dit 2 un homme :

« Rapproche-toi de Ton Seigneur autant que tu peux, et rappelle toi
25 Hadith da‘if, d’aprés Ibn Hajar.

34



<>°H%<g>%®§%;} Lo Dt a/{i{/{(/// Des ()()1’1(// 0@%%0%@%0

que la meilleure fagon de le faire est d’'invoquer Ton Seigneur en uti-
lisant Ses propres mots. »

La meilleure forme de Rappel est sans aucun doute la récita-
tion du Livre d’Allah, (Le Trés Haut, Le Trés Miséricordieux), Qui
dit : € Ceux qui ont cru, et dont les coeurs se tranquillisent a lévocation
d’Allah». N est-ce point par lévocation d’Allih que se tranquillisent les
coeurs 2 ¥ (Ste 13/V.28)

Lire le noble dans son foyer est un bienfait immense et il nen résulte
que du bien, Abot Hourayra (Qu'Allah I'agrée) disait : « Le foyer dans
lequel on récite le Coran devient spacieux pour ses habitants,les Anges
s’y pressent, les diables le fuient et sa subsistance devient abondante.
Quant au foyer dans lequel on ne récite pas le Coran, il devient étroit
pour ses habitants, les Anges le fuient, les diables y installent leur rési-
dence et sa subsistance diminue. »

La recherche de la Grace
du Seigneur et de Son Pardon

L’indulgence et le pardon sont infaillibles pour se protéger des consé-
quences des péchés.La demande de clémence et du pardon du Créateur
sont mentionnés & maintes reprises dans le Coran : Allah (%) dit :

{ Et implorez le pardon d’Allah. Car Allih est Pardonneur et Tres
Miséricordieux. } (St 73/V.20)

{ Ce sont, les endurants, les véridiques, les obéissants, ceux qui
dépensent [dans le sentier d’Alldh] et ceux qui implorent pardon juste
avant laube. } (Ste 3/V.17)

{ Quiconque agit malou fait du tort o lui-méme, puis aussitot implore
d’Allah le pardon, trouvera Allih, trés certainement, Pardonneur et
Miséricordieux. ¥ (St 4/V.110)

35



c f s » o
<%@%®§% Lo Dt zz/{(”aﬁ(//u Dea Ceveers %W>

On associe fréquemment la recherche du pardon avec le repentir.
Dans ce cas précis la demande de repentir se fera par la langue. Le
serviteur garde lespoir qu’Allah (%), dans ses suppliques, [écoute et,
si telle est Sa Volonté, lui pardonne. En effet, le repentir éloigne, le
corps et le caeur des mauvaises actions. De surcroit, si les invocations
émanent d’'un cceur profondément troublé par les mauvaises actions
commises, il ne pourrait pas y avoir de meilleur repentir. Des moments
propices pour ces invocations sont immédiatement aprés la priére ou
pendant les premieres heures de la matinée.

I1 a été rapporté que Lougman (le sage) a dit autrefois a son fils :
« O mon fils, habitue ta langue 4 demander le pardon d’Alldh (&),
car il y a des moments propices pendant lesquels Alléh (&) répond au
serviteur qui Limplore. »

Al Hasan a dit : « Demandez le pardon d’Allah (45) le plus fré-
quemment possible (dans vos maisons, a table, sur la route, dans
le marché, dans vos réunions....) Vous ne pouvez pas savoir a quel
moment Il vous accordera Sa clémence. »

Abot Hourayra rapporte que le Propheéte () a dit : « Je le jure par
Allah () que je me tourne vers Allah 2 la recherche de Son pardon
plus de soixante dix fois par jour. »

I1a aussi dit : « J’ai entendu le Messager d’Allah () dire : « Qland
un serviteur commet un péché il dit tout simplement : O Allah, j’ai
commis un péché, pardonne-moi.” Allah (&) dit alors ’'Mon serviteur
sait que Son Seigneur pardonne les péchés et qu'll peut I'aider ? Je par-
donne donc Mon serviteur.” Peu de temps apres, ’homme commet un
nouveau péché et sexclame 'O Mon Seigneur, ai recommencé et j’ai
commis un nouveau péché. S'il te plait, accorde-moi Ton pardon.”’ Son
Seigneur dira alors ' Mon serviteur sait que Son Seigneur pardonne les
peches et qull peut l'aider ? O serviteur, fait comme il te plaira, car Je
t’ai garanti Mon pardon ! »*

26 Al Boukhiri et Mouslim

36



<>°H>ﬁ<§2‘%o§% Lo Dt ?1/(2(/1(//1 Dea ()()1’1(// {%%O%@W)

Lui, Le Trés Haut dira ¢a par trois fois. Que devons nous com-
prendre par la ?

Allah (&%) accorda Son Pardon a Son serviteur, car ce dernier a
cherché a chaque fois la clémence de Son Créateur. Il est clair qu’il en
sera ainsi tant que le repentir ne sera pas accompagné de l'intention
de recommencer les péchés. Autrement dit, I'intention premiere du
repentir doit étre dépourvue de toute malveillance.

La meére des croyants Aicha, (Puisse Allah étre satisfait d’elle), a
dit : « Heureux soit-il celui qui trouve a son actif, le Jour du Jugement
Dernier,de nombreuses invocations demandantle pardon du Créateur.»

En somme, la recherche du pardon divin est une cure contre toute
mauvaise action.

Ali ibn abi Talib, puisse Allah (35) étre satisfait de lui, a dit
naguere : « Alldh (#) n'insuffle jamais chez Son serviteur la recherche
de repentir s’Il a prévu de le chatier.»

Les invocations

Allah, Le Tout Miséricordieux, nous a ordonné de Le supplier car
Il a promis de répondre a notre appel. Il a dit a cet effet : € Ef votre
Seigneur dit : « Invoquez-Moi, Je vous répondrai. Ceux qui, par orgueil,
se refusent a M adorer entreront bientot dans 'Enfer, humiliés.» ¥ (St
40/V.60)

Loué soit Le Créateur, Le Tout Puissant, Qui est d’'une Générosité
sans limites et d'une Miséricorde infinie. Il a accordé au serviteur le
meilleur des outils pour qu'il satisfasse ses besoins et afin qu’il accom-
plisse des actes d’adoration dont la récompense n’a pas de limites.
Cependant, dans le cas ot le serviteur serait négligent, il sera sévére-

37



e y yows ; >
OV‘%@@%O%% Lo Ay, zz/{(’wﬁ(//u ey Ceveers %W>

ment réprimandé, car le Propheéte () a dit : « Ceux qui ne supplient
pas leur Créateur, encourent Son courroux. »*’

Allah, (48), dit a ce sujet :

{ Nest-ce pas Lui qui répond a l'angoissé quand il L'invoque, et qui
enléve le mal, et Qui vous fait succéder sur la terre, génération apres
génération, - Y a-t-il donc une divinité avec Allih? Cest rare que vous
vous rappeliez ! % (STE 27/V.62)

Allah (&) dit aussi :

{ Et quand Mes serviteurs t'interrogent sur Moi. Alors Je suis tout
proche : Je réponds a l'appel de celui qui Me prie quand il Me prie. Qu'ils
répondent a Mon appel, et qu’ils croient en Moi, afin qu’ils soient bien
guidés. 3 (St 2/V.186)

Allah (g5) dit :

{ Et votre Seigneur dit : dnvoquez-Moi, Je vous répondrai. Ceux
qui, par orgueil, se refusent a M adorer entreront bientot dans I’Enfer,
bhumiliés». 3 (STE 40/V.60)

I1 faut comprendre donc que toute invocation faite correctement
aura sa réponse de la part d’Allah (35). Le hadith suivant vient affirmer
ceci : « Allah (48) est L'Eternel et Le Trés Généreux et si un homme
leve ses mains en suppliant, Il ne le laissera pas s’y retourner décu et
désappointé.»*®

Anas (Qu'Allah soit satisfait de lui) rapporte que le Prophéte ()
a dit : « N'arrétez jamais vos supplications, car ceux qui supplient ne
seront jamais pauvres. »

Abot Sa‘id al-Khoudri (Qu’Allah I'agrée) rapporte que le Prophéte
(#) a dit : « Tout musulman qui fait une invocation se verra garantir
une de ces trois choses par Son Créateur :

27 At-Tirmidhi, Ibn Majah, Al Hakim, d’aprés Abot Hourayra
28  At-Tirmidhi, Al Hikim, Abot Dawotd

38



<>°H>ﬁ<§2‘%o§% Lo Dt ?1/(2(/1(//1 Dea ()()1’1(// {%%O%@W)

- ce qu’il a demandé lui est accordé,

- ce qu’il a demandé est mis de coté pour lui jusqu'au Jour du
Jugement,

- ce quil a demandé ne lui est pas accordé en prévision des mau-
vaises choses qui auraient pu lui arriver si son invocation lui
avait été exaucée (ex : cela aurait pu amener a la rupture des liens
familiaux.) »*

Les regles a observer quand on invoque Son Créateur

I1 est nécessaire de choisir un moment spécial pour faire ses invo-
cations, tel le jour de ‘Arafit (pour les jours de 'année), le mois de
Ramadan (pour les mois de I'année), le vendredi (pour les jours de la
semaine), et trés tot dans la matinée pour le moment de la journée.

I1 est impératif de choisir des situations favorables : quand la pluie
g'arréte, quand 'armée qui a combattu pour Allah () se retire ou
quand on se trouve en position de sajda (prosternation).

Abot Hourayra (Qu’Allah I'agrée) rapporte que le Prophéte (i) a
dit : « Le serviteur est tellement proche d’Allah quand il se prosterne !
Augmentez donc vos invocations quand vous vous prosternez. »*

Les mémes regles s'appliquent aussi au moment d’al adhén et al
igdma. Le Messager d’Allah (#) a dit : « Les invocations que vous
faites entre al adhén et al igdma ne seront jamais en vain. »*!

I1 est bon d%tre insistant quand on invoque Son Seigneur tout en
étant confiant dans Sa réponse. UEnvoyé d’Allah (:£) a dit : « Personne
d’entre vous ne doit dire 'O Allah, pardonne moi, si tel est Ton plaisir’
ou ‘O Allah, ait miséricorde de moi, si telles est Ta Volonté’, mais plutot

29  Sahih, At-Tirmidhi
30 Mouslim
31 Abot Dawotd

39



e y yows » e
<>°‘H§§<&%O§% Lo Ay, zz/{(”aﬁ(uz/ ey Ceveers %W)

qu’il soit ferme dans ses demandes, car personne ne peut contraindre
Alldh (&) a faire quelque chose contre Sa Volonté. »*

Il est aussi recommandé d’avoir ses ablutions au moment des
invocations ainsi que de répéter celles-ci trois fois. Elles doivent
toujours commencer par des louanges a Allah (%), faisant référence a
Ses Noms ou a Ses Attributs pour ensuite invoquer les Bénédictions
sur le Propheéte (). Celui qui fait sa demande doit enfin décrire ses
besoins et faire sa requéte. On conclue son invocation par de nouvelles
prieres sur le Prophéte (i) et la glorification d’Allah (45). I1 est
important que les besoins du serviteur soient purs et que la demande
n'implique pas quelque chose de mal.

Invoquer les Bénédictions et les
Salutations d’Allah sur le Prophéte béni

Dans un hadith célébre, rapporté par Abot Hourayra (Qu'Allah
l'agrée),le Propheéte () a dit : « Quiconque invoquera les Bénédictions
d’Alldh (48) sur moi, Allah lui accordera en contre partie dix
bénédictions. »*

Ceci est bien évidemment di au fait que pour chaque bonne action
accomplie Allah nous enregistre dix, I'invocation sur le Prophéte (i)
reste sans aucun doute la meilleure chose qu'un Musulman puisse faire.

Ibn al-‘Arabi a dit : « A tous ceux qui me questionnent sur le mérite
du verset suivant : { Quiconque viendra avec le bien aura dix fois
autant...} (Stx 6/V.160),je lui dirai « Quel grand mérite ! Si le Coran a
établi qu'une bonne action sera multipliée par dix, les invocations sur
le Messager d’Alldh (4) sont une si bonne chose quelles vous procu-
reront dix rangs au Paradis. Le Prophéte nous a bien expliqué que le
Créateur bénit par dix fois ceux qui invoquent les Bénédictions d’Allah

32 Al Boukhari
33  Mouslim

40



<>°H>ﬁ<§2‘%o§% Lo Dt ?1/(2(/1(//1 Dea ()()1’1(// {%%O%@W)

(85) sur lui. Alldh (), a garanti au serviteur qui se rappelle de Lui, la
récompense ultime qull se rappellera de lui. Il y sera de méme quand
le serviteur se rappelle de Son Messager (). »

Al-Tragi a ajouté que ‘les Bénédictions d’Allah, (45), sur Son ser-
viteur ne sont pas 'unique récompense, car Il lui accorde dix bonnes
actions supplémentaires a son actif, lui retire dix péchés qu’il aurait pu
commettre et [éléve de dix rangs.’

Le Prophéte (#) a dit : «S’il advenait a ce que je sois mentionné
devant qui que ce soit, ces personnes devront invoquer les Bénédictions
d’Allah (&) sur moi. » Ou aussi : « Le miséreux est celui qui entend
mon nom et ne prie pas sur moi »

Ibn Mas‘oad (Qu'Allah lagrée) rapporte quant a lui,que le Messager
d’Allah () a dit : « Allah (45) a fait descendre des Anges afin qu’ils
m’informent au sujet des bénédictions que ma Oumma invoque sur
moi. Les plus proches de moi au Jour de la Résurrection seront ceux
qui ont invoqué fréquemment les bénédictions sur moi. »

I1 est, donc, conseillé d’invoquer fréquemment les bénédictions sur
le Prophéte (), surtout le jour du vendredi.

La priere de la nuit

Allah (88) a dit : € Ton Seigneur sait, certes, que tu (Moubammad) te
tiens debout moins de deux tiers de la nuit ou sa moitié, ou son tiers. »
(STE 73/V.20)

Parlant de Ses serviteurs pieux, Allah (4%) dit : € Qui passent les
nuits prosternés et debout devant leur Seigneur. ¥ (STE 25/V.64)

Le Prophete () a dit : « La meilleure priére, aprés les priéres pres-
crites, est la priere de la nuit. »**

34  Mouslim

41



e y yows ; >
OV‘%@@%O%% Lo Ay, zz/{(’wﬁ(//u ey Ceveers %W>

Notre mere ‘Nicha, (Qu’Allah soit satisfait d'elle),a dit : « Envoyé
d’Allah (#) avait pour habitude de prier onze raka‘tes entre la priere
du Ich? et celle du Fajr. Il faisait son taslim toutes les deux raka‘ates
pour terminer avec celle du Witr. »*

Ibn Mas‘otd (Qu’Allah l'agrée) fait mention dans ses rapports des
récits racontant comment le Prophéte (4) a parlé a ceux qui dorment
toute la nuit jusqu’a I'aurore sans accomplir la moindre priére. I1 () a
dit : « Voici un homme dont Satan a uriné dans ses oreilles. »*

LEnvoyé d’Allah () a aussi dit : « Quand vous vous endormez,
Satan fait trois nceuds a l'arriere de votre téte. Dans chaque nceud il
expire et prononce les paroles suivantes : « La nuit est si longue, dors
encore un peu. » Si vous vous réveillez pendant la nuit et que vous
invoquez Allah (%), un nceud se défait ; si vous faites votre ablution,
alors un second nceud se défera et si vous accomplissez votre priére
vous vous réveillerez le matin en vous sentant plein dénergie et avec
lesprit clair. Autrement, vous vous réveillerez le matin en étant déja
fatigué et avec lesprit embrouillé. »¥

Ibn Mas‘oud (Qu'Allah'agrée) avait pour habitude de se lever quand
tout le monde dormait encore ; on pouvait clairement le reconnaitre
par son fredonnement continuel (du Coran), tel le bourdonnement des
abeilles, qui ne le quittait plus jusqu'au coucher du soleil.

Ibn Mas'otd (Qu'Allah l'agrée) a dit : « Tant que tu es dans ta
priére, en vérité, tu ne fais que frapper a la porte du Roi (Allah). Celui
qui ne cesse de frapper a la porte du Roi, on finira par lui ouvrir. »

On questionna autrefois Al Hasan 4 ce sujet en lui demandant
comment était-ce possible que ceux qui veillaient tard avaient les plus
beaux visages ? Il répondit : « Car ils sont en excellents rapports avec
Le Trés Haut qui les enveloppe de Sa Lumiére pour les récompenser. »

35 Al Boukhari, Mouslim,
36 Al Boukhiri, Mouslim
37 Al Boukhiri, Mouslim

42



<>°H>ﬁ<§2‘%o§% Lo Dt ?1/(2(/1(//1 Dea ()()1’1(// {%%O%@W)

Et il rajouta : « Chomme qui est privé de la possibilité de se lever
pendant la nuit commettra des péchés. »

Un homme demanda & un sage : « Je suis incapable de rester tard
la nuit ; donne-moi un remede. » Le sage répondit : « Ne Lui désobéit
point pendant la journée et Il te gardera éveillé entre Ses Mains pen-
dant la nuit. »

Ibn al-Moubarak (Qu'Allah lui accorde miséricorde) a dit cette

sublime exhortation :
Quand la nuit est dans le noir complet,
On les apergoit debout dans la pénombre.
La frayeur a chassé leur sommeil et ils se sont levés,

Alors que ceux qui se sentent a 'abri dorment d’un sommeil de

plomb !

L ascétisme (Az-zouhd)

Abot al-Abbas as-Sa‘idi (Qu’Allah l'agrée) raconte : « Un homme
s'approcha du Propheéte () et lui dit : « O Messager d’Allah, conseille-
moi sur la bonne action 2 faire, afin qu’Alldh (45) m'aime ainsi que
les autres musulmans. » Il () dit : « Détache-toi de ce bas-monde et
Allah (¢8) t’aimera. Détache-toi des biens des gens et ne les envie pas,
les gens t’aimeront. »*

Al-Hasan al-Basri (Qu’Allah lui accorde miséricorde) a affirmé
avoir connu des gens d’excellence, il les décrit comme suit : « Ils ne se
réjouissaient guére quand un bien de ce bas-monde leur était accordé.
Ils ne se plaignaient pas non plus s’ils venaient a perdre cette chose.
I1 était clair que cette vie leur était aussi insignifiante que la pous-
siére. Parmi eux se trouvaient méme ceux qui ne se souciaient pas s’ils

38  Ibn Majah

43



e y yows ; >
OV‘%@@%O%% Lo Ay, zz/{(’wﬁ(//u ey Ceveers %W>

auraient des habits qui pourraient enti¢rement couvrir leurs corps ou
des paillasses se faufilant entre eux et le sol. Quand la nuit arrivait, on
les voyait sur pied, leur front sur le sol et leurs joues ruisselantes de
larmes, implorant le secours d’Alldh (&) pour le Jour du Jugement
Dernier. Quand ils accomplissaient une bonne action, ils en étaient
reconnaissants ; quand ils commettaient une mauvaise action, ils en
étaient attristés et imploraient le pardon d’Allah (U) nuit et jour. Par
Allah (5), ils nétaient pas a 'abri de commettre des péchés, mais leur
continuel repentir les a sauvés. Puisse Allah (d%) étre satisfait deux et
leur accorder Sa Grice. »

11 existe trois degrés dans le zouhd (ascétisme) :

1. 11 ’agit de se priver petit a petit de cette vie mondaine, méme
§'il peut rester encore un grand désir pour elle. La personne reste
préoccupée par ce bas-monde tout en faisant un grand effort pour
sen détacher.

2. Cela consiste a étre complétement détaché de ce bas-monde tout
en vivant dans celui-ci. Il est inutile de chercher a I'éviter autre-
ment la récompense serait moindre. Clest le cas d’'une personne
qui donne un dirham sachant qu'elle recevra (dans I'au-dela) deux
en retour.

3. Ceci concerne ceux qui ont volontairement mis ce monde de coté
sans le moindre remord pour ce qu'ils ont laissé derriére eux. Cest
le degré de ceux qui ont échangé un bout de poterie contre le plus
bout des joyaux.

Quant a Ibn ‘Abbas (Qu’Alldh lagrée), il a dit : « L’ascétisme
(az-zouhd) se résume en trois formes de délaissement, stipulées par
les lettres : az-zdy, al hd’ et ad-dal :

- az-74y : le délaissement de la parure (az-zinah) ;
- al ha': le délaissement de la passion (al hawa) ;

- ad-dal : le délaissement de la vie d’ici-bas (ad-dounya). »

44



<>°H>€<§2‘§O§% Lo ff/(’a/rz(/[(/// Dea ((/,\7()1’//(///%/ {%%OWMO

Connaissez-vous'histoire de celui qui guette son tour a son audience
avec le Roi ? Une fois arrivé devant la porte, il se voit surprendre par
un chien. §’il jette un lambeau au molosse, il le distraira peut-étre et
pourra s'introduire chez Son Roi. Ach-Chaytin est comme ce chien,
il guette les portes qui nous permettraient d’accéder a notre audience
avec Allah (35). Il sévertue a tout prix de nous empécher d’y entrer,
méme les jours ot les portes sont grandes ouvertes. Le monde est ce
lambeau de tissus que vous pouvez jeter de coté sans remords.

45



L A TOTALITE DES SAVANTS, malgré les différences juridiques de leurs
écoles, sont d’accord pour dire que le moi intérieur se dresse entre
le coeur et la voie qui méne a Allah (45). Mettez-le sous silence, ignorez
ses appels et vous le vaincrez. Allah (35) vous libérera ainsi la route qui
meéne tout droit vers Lui. Il existe deux catégories de personnes :

- Ceux dont le nafs a eu le dessus sur eux. Ils ont cédé a leurs désirs
et obéissent a leurs pulsions.

- Lautre catégorie englobe ceux qui ont maitrisé leur moi intérieur.
Les sages ne disent-ils pas a ce sujet : « La journée de ceux qui
sont dans la voie d’Alldh (%) se termine par leur victoire sur leur
nafs, car quiconque arrive a se maitriser remportera sans aucun
doute la victoire. Quant a ceux qui se laissent dominer par leurs
nafs, ils seront sans aucun doute des perdants. »

Allah (88), dit : € Quant a celui qui aura dépassé les limites et aura
préféré la vie présente, alors, 'Enfer sera son refuge. Et pour celui qui
aura redouté de comparaitre devant son Seigneur, et préservé son dme de
la passion, le Paradis sera alors son refuge. % (StE 9/V.37-40)

An-nafs vous pousse & commettre des mauvaises actions et & pré-
térer la vie d’ici-bas au détriment de ’Au-dela. Le cceur est partagé
entre la crainte d’Alldh (45) et ses pulsions ou ses désirs. Cette dualité
est souvent une source d’affliction, voire méme une grosse épreuve.

Allah (45) décrit dans le noble Coran les trois catégories dans
lesquelles an-nafs peut se trouver : le moi paisible (an-nafs al mout-

46



@, . oy y )
<>°H%<g>%®§%;} Lo P M/r'((ﬁ(///'z Dew Ceveers 0@%%0%@%0

ma’inna), le moi instable (an-nafs al-lawwama) et le moi qui penche
indéfectiblement vers le mal (an-nafs al ammarah bis-so®’).

L’ame paisible
an-nafs al moutma’inna

D’ame s’apaise quand le Nom d’Alldh (%) est invoqué et toutes ses
actions sont dans le but de Lui plaire.

Elle se retourne souvent vers Lui et elle est impatiente de Le ren-
contrer. Avec cette, si grande proximité, avec le Créateur, 'ame ne peut
quétre en paix. Il s’agit de cette ame, qui, a si juste titre au moment de
son déces, on lui dira : € O toi, dme apaisée, retourne vers ton Seigneur,
satisfaite et agréée ; entre donc parmi Mes serviteurs, et entre dans Mon
Paradis.} (Ste 89/V.27-30)

Ibn ‘Abbas, (Puisse Allah -Le Trés Haut- étre satisfait de lui), a dit

que, ce verset parle de « 'ame croyante et paisible.»

Qatada, Tabi‘i, (Qu'Allah lui accorde miséricorde) a dit : € Ldme
du croyant est dans la paix la plus totale. Elle est patiente et heureuse de
sa proximité avec Allih (35). Elle connait les Noms d’Allih (35) et Ses
Attributs, ce gu’ll a dit a propos de Lui-méme et de Son Messager (), ce
quilattend aprés lamort (le départ de 'ime, sa vie dans le barzakh™ et les
événements qui adviendront le Jour de la Résurrection.) Voili pourquoi
elle se soumet i la Volonté d’Allah (35), car sa reddition Lui est incondi-
tionnelle. Elle nest jamais insatisfaite et ne se plaint pas, car elle sait que
tout ce qui lui arrive a déja été écrit bien avant quelle ne fiit créée. Allih
(32) dit a propos de cela dans Son Livre Sacré : « Nul malbeur natteint
[Thomme] que par la permission d’Allih. Et quiconque croit en Allih,
[Allah] guide son ceur. Allih est Omniscient. } (St 64/V.11)

39  Terme utilisé pour décrire le lieu de séjour entre ad-dounya et al Akbira, qui
commence avec la mort du corps et le départ du rezh de celui-ci.

47



c f s » o
<%@%®§% Lo Dt zz/{(”aﬁ(//u Dea Ceveers %W>

Certains de nos prédécesseurs ont affirmé que de telles 4mes ne
pouvaient qu’appartenir a des serviteurs qui, malgré qu'ils soient affli-
gés par le désespoir, savent que tout vient d’Allah (4%) et 2 Lui on doit
se soumettre. La paix qui arrive avec lexcellence, (al ihsin),*se ressent
par la soumission et la sincérité de 'adoration du croyant. Aucun désir
ou ambition ne pourrait prendre le dessus sur les Commandements
divins. Il n'y a rien qui soit en contradiction avec les Attributs Divins,
car aucune volonté ne viendra sopposer a Son décret. Ceci est di a la
clairvoyance qui a libéré le caeur de son exces de sommeil, lui montrant
la voie vers les palais qui I'attendent dans ’Au-dela. Quoi de plus juste
donc que ceci :

«Ame, prends garde et aide moi dans ma lutte,
a travers l'obscurité de la nuit !
Ainsi nous pourrions, le Jour de la Résurrection,

Nous envoler dans ses hauteurs.»
I’Ame instable

an —naﬁ al-lawwama

Il n'a pas de comportement bien déterminé. Il change souvent, modi-
fiant parfois a sa guise les situations : il se rappelle puis oublie, il se
soumet et prend aussi la fuite, il sait aimer et détester, se réjouir ainsi
quétre triste aussi bien accepter et rejeter, obéir et se rebeller. Il a sou-
vent été dit que le cceur d’un croyant était ainsi.

Al Hasan Al-Basri a dit : « Ne vois-tu pas le croyant se faire sou-
vent des reproches ? Ne se demande-t-il pas couramment : « Est-ce

40  Le serviteur est en totale symbiose avec Allah (d5), car malgré qu'il ne Le voit
pas, cest Lui quelle adore, car il a la certitude que Lui le voit.

48



<>°H%<g>%®§%;} Lo Dt a/{i{/{(/// Des ()()1’1(// 0@%%0%@%0

que je veux réellement ceci ? Pourquoi ai-je agit de la sorte ? Etait-ce
la meilleure solution ?... »

Il se fera évidemment des reproches le Jour de la Résurrection, ot
chacun ne trouvera que sa propre personne a blamer.

An-nafs ignorante et désobéissante sera blimée par les Anges et
Allah (45) Lui-méme. Hors celui qui, malgré ses actes répréhensibles,
sait qu'il en est le seul responsable ne subira pas ce chatiment. Son atti-
tude est tout a fait louable, car il a malgré tout, la conscience qu’Allah
(88) est son seul Maitre et vers Lui il retournera. Il endurera ainsi les
critiques des autres dans sa quéte du pardon Divin.

L’ame qui penche vers le Mal

an —naﬁ al ammdra bis-sonw’

Il s’attirera, sans aucun doute, tous les chatiments. Sa véritable nature
cache une dme tournée uniquement vers les mauvaises actions. Nul ne
pourra jamais se débarrasser de ce mal sans 'aide d’Allah (). Voila
comment Allah parle de épouse d’al-‘Aziz dans le récit du prophéte
Yotsouf (Paix sur lui) : € Je ne m’innocente cependant pas, car I'dme
est tres incitatrice au mal, & moins que mon Seigneur, par miséricorde,
[ne la préserve du pe’cbé]. Mon Seigneur est, certes, Pardonneur et Tres
Miséricordieux. } (Ste 12/V.53)

€ O wous qui avez cru ! Ne suivez pas les pas du Diable. Quiconque
suit les pas du Diable, [sachez que] celui-ci ordonne la turpitude et le
blamable. Et neussent été la grace d’Allih envers vous et Sa miséricorde,
nul dentre vous nwaurait jamais été pur. Mais Allah purifie qui Il veut.
Et Allah est Audient et Omniscient. » (Ste 24/V.21)

L’invocation prophétique, qui nous a été apprise a une énorme uti-
lité, car elle dit : « Inna al hamda li-114hi, nahmadouhou, wa nasta‘inou-
hou, wa nastaghfirouh, wa na‘otdhu bi-11ahi min chourotri anfousina

49



c f s » o
<%@%®§% Lo Dt zz/{(”aﬁ(//u Dea Ceveers %W>

wa min sayyi’ati a'malina : Toutes les louanges sont pour Allah (35),
nous Le louons et nous demandons Son aide et Son pardon. Nous
nous réfugions aupres de Lui contre les maux émanant de nos propres
personnes et contre le mal de chacune de nos actions. »*

Le mal reste a l'affit, caché dans le nafs et clest lui qui le pousse
vers ce qui est blamable. Si Allah (45) décidait cependant de laisser le
serviteur livré a lui-méme, il se déchirerait entre le mal qui le ronge et
les choses qu’il désire. Par contre, si Allah (35) lui accorde le succes et
l'aide, il sen sortira.

Nous nous réfugions auprés d’Alldh (35) contre le mal qui se trouve
en nous et contre nos mauvaises actions. *

I est donc clair qu'an-nafs est une entité unique, qui a malgré tout
une humeur changeante : d’'une nafs qui tend vers le mauvais (an-nafs
al-ammdra), le serviteur peut progresser vers une nafs qui se remet en
question, qui se fait des reproches (an-nafs al-lawwimah), cette der-
niére pourrait, si elle évolue dans le bon sens, trouver la paix nécessaire
apportée par la totale soumission de 'ame a son Créateur (an-nafs
al-moutma’inna). Cette Ame paisible a un ange qui le guide et I'assiste.
11 fait jaillir le bien dans I'dme du serviteur afin qu’il ne désire que ce
qui est convenable et afin qu’il soit conscient de l'excellence des bonnes
actions. Il le tient a I'écart des actes répréhensibles en lui montrant leur
laideur.

Quant au nafs qui incite au mal, il est clair quelle ne peut avoir
qu'un diable comme allié. Il lui promet dénormes récompenses et des
gains sans pareils. Il 'incite pour cela 2 commettre le mal, la tenant
par une succession de faux espoirs sur faux espoirs, qui la garderont
admirative du mal et sous I'emprise de la passion et de Satan.

41 Abot Dawoutd et Ibn Mijah
42 Abot Dawoutd et Ibn Mijah

50



<>°H>ﬁ<§2‘%o§% Lo Dt ?1/(2(/1(//1 Dea ()()1’1(// {%%O%@W)

Réduire au silence son nafs

Quand an-nafs est mauvaise, et quelle a complétement submergé le
coeur du croyant, le seul remede possible est de la réduire au silence et
de la mépriser.

L'imam Ahmad a transmis, sous 'autorité de ‘Oumar ibn al-Khat-
tab, (Qu'Allah l'agrée), que le Prophéte () a dit : « La personne sensée
est celle qui fait taire son nafs, en prévision de ce qui 'attend apres sa
mort ; [étre insensé est celui qui se plie a ses désirs les plus égoistes et
espere qu'Allah (35) accédera 2 tous ses vaeux. »*

L'imam Ahmad rapporte aussi que ‘Oumar ibn al-Khattéb,
) N ) P . . ,
(Qu’Allah l'agrée), a dit : « Jugez vous avant que vous ne soyez jugés et
pesez votre ame avant quelle ne soit pesée. »

Le Jour ou vous-méme serez réduits au silence, il sera profitable
pour vous, si vous avez fait de méme avec votre nafs. Alors faites-le
avant qu'il ne soit trop tard car : € Ce Jour-lix vous serez exposés; et rien
de vous ne sera caché. (St 69/V.18)

Al Hasan a dit 2 juste titre que : « Le croyant est responsable de
son nafs et que s’il la fait taire dans le but de plaire a Allah (%), alors
le Jugement sera beaucoup plus clément le Jour du Jugement Dernier.
Cependant, ce Jour sera pénible pour ceux qui ne se seront pas préparés
pour ce rendez-vous. » Quand un croyant est distrait par quelque chose
qu’il aime, il se dit : « Par Allah (&%), tu me plais et j’ai besoin de toi
mais, malgré tout, il n'y a pas de raison que je te posséde et tu resteras
loin de moi. » Quoi que ce soit, quoi qu’il ait envie, il tiendra tout hors
de sa vue et au-dela de sa portée. En réfléchissant bien, il se dit : « Je
ne veux pas véritablement ceci ! Qulest-ce qui sest passé pour que je
perde mon temps ainsi ? Par Alldh (U), je ne moccuperai plus jamais
de ceci ! »

43 At-Tirmidhi, Al Hikim

51



e y yows ; >
OV‘%@@%O%% Lo Ay, zz/{(’wﬁ(//u ey Ceveers %W>

Les croyants ont recu de séveres mises en garde dans le Coran contre
I'indulgence vis-a- vis des plaisirs mondains, car ceux-ci viennent s'im-
miscer entre eux et le Créateur les menant de ce fait a leur perte. Ils
sont dans ce bas-monde comme des prisonniers se débattant pour se
libérer de leurs chaines, ne plagant leur confiance en rien d’autre qu’Al-
1ah (4%).Ils savent trés bien qu’ils devront Lui rendre des comptes pour
ce qu’ils auront entendu, vu ou dit et pour tout ce qu’ils auront fait de
leurs corps.

€ Le Jour ot chaque dme se trouvera confrontée avec ce quelle aura
fait de bien et ce quelle aura fait de mal; elle soubaitera qu’il y ait entre
elle et ce mal une longue distance ! Allih vous met en garde a légard de
Lui-méme. Allah est Compatissant envers [Ses] serviteurs. } (Ste 3/V.30)

I1 existe deux fagons possibles pour réduire son nafs au silence : la
premiére précede les actes, la deuxiéme leur emboite le pas.

La premiere fagon concerne les moments pendant lesquels le croyant
a des doutes avant d’agir. Il s’agit vraiment d*évaluer la situation avant
que l'intention de I'acte ne se crée. Il ne se décidera pas tant qu’il nest
pas str que cest la bonne démarche.

Al-Hasan, puisse Allah (45) étre satisfait de lui,a dit : « Puisse Allah
(&) accorder Sa Grice au serviteur qui hésite. Quand il s’apergoit que
son acte n'a d’autre but que de plaire a Allah (U), alors il continue, mais
par contre, §'il se rend compte que son véritable but nest pas Allah (U),
il se retire. »

En effet, sl se rend compte qu’il n’a pas d’alliés, il ne poursuivra pas
dans son acte, tel le Prophéte (42) qui est revenu en arriére sur son idée
de faire le jihad contre les Mecquois, avant qu’il nett suffisamment de
vivres et d’alliés pouvant lui garantir le succes.

I1 doit bien étre compris que si le croyant trouve le soutien néces-
saire sur lequel il peut compter, il doit au moins entreprendre I'action
qu’il avait envisagée. Si celle-ci est un succes, ce sera par la seule grice
d’Allah (). Léchec peut survenir quand le soutien requis vient a
mangquer.

52



<>°H>ﬁ<§2‘%o§% Lo Dt ?1/(2(/1(//1 Dea ()()1’1(// {%%O%@W)

La deuxieme possibilité est celle qui implique de s'occuper de son
nafs aprés que lon ait commis une action. Nous trouvons ici trois
sous-catégories :

2f En premier lieu, il s’agit de maitriser son nafs dans les actes
d’'obéissance qui sont dus uniquement pour Allah (45).

Ces actes sont au nombre de six :

- La sincérité en accomplissant son acte,

- La dévotion due uniquement a Allah,

- Suivre l'exemple du Prophéte (),

- Mettre un point d’honneur a bien faire ses actes d’adoration,
- Etre conscient de ses propres limites.

2 En deuxieme lieu, il faut faire comprendre a son nafs, que cer-
taines démarches feraient mieux de rester inachevées plutdt que
de les mener a bien.

2f Troisiemement, il faut arriver 4 déterminer si I'intention portée
dans I'accomplissement ou non de certaines actions permises était
dans le but de plaire 2 Alldh (35) ou était-elle en réalité pour
atteindre des gains éphémeéres dans cette vie d’ici-bas.

Dans l'ensemble, le croyant doit maitriser son nafs afin d’accomplir
correctement les actes obligatoires d’adoration. S'il trouve qu’il nen a
pas fait sufhsamment, il doit veiller a rectifier cette situation soit en
rattrapant les actes négligés, soit en corrigeant tout ce qui pourrait étre
mal fait dans sa pratique.

53



OV‘%@@%O%% Lo Ay, 11/{(’21/1(/11 Deu (\’ coeers %W>
Elm/tgtmw

s sl

A LLAH (&) A FAIT DU $4BR UNE MONTURE QUI NE CHUTE JAMAIS,
une épée tranchante et incassable, une arme victorieuse et invin-
cible, une forteresse indestructible et imprenable.

Allah, Le Glorieux et Le Trés Haut, a encouragé dans Son Livre
ceux qui perséverent, en leur affirmant qu’ll leur accordera des récom-
penses sans fin. Il a dit : { Et obéissez a Allih et a Son Messager; et ne
vous disputez pas, sinon vous fléchirez et perdrez votre force. Et soyex
endurants, car Allah est avec les endurants. » (Ste 8/V.46)

En vertu de cette compagnie, ils seront victorieux tant dans cette
vie que dans celle de ’Au-dela. Ils auront acces tant a Ses Bénédictions
apparentes qu’a celles qui le sont beaucoup moins. Le Créateur (&)
nous montre que le leadership dans la religion dépend en grande partie
de la persévérance et de la conviction du croyant. Il nous dit : € E¢
Nous avons désigné parmi eux des dirigeants qui guidaient (les gens) par
Notre Ordre aussi longtemps qu’ils enduraient et croyaient fermement
en Nos versets. } (StE 32/V.24)

I1 dit aussi que la persévérance de ceux qui patientent est bonne
pour eux en affirmant : { Endure ! Ton endurance [ne viendra] qu'avec

(l’aide) d’Allah. » (STE 16/V.127)

A travers la persévérance et la crainte d’Allah (%), aucun complot
de l'ennemi (aussi blamable qu’il puisse étre) ne pourra l'atteindre, ni
dans sa personne, ni dans sa foi : { Mais si vous étes endurants et pieux,

54



@, . oy y )
<>°H%<g>%®§%;} Lo P M/r'((ﬁ(///'z Dew Ceveers 0@%%0%@%0

leur manigance ne vous causera aucun mal. Alldh connait parfaitement
tout ce qu'ils font. % (STE 3/V.120)

Allah (45) a également conditionné le succes a la persévérance et
a la bonne moralité : { O les croyants ! Soyez endurants. Incitez-vous
a lendurance. Luttez constamment (contre lennemi) et craignez Allih,
afin que vous réussissiez ! ¥ (STE 3/V.200)

Daffection qu’Allah () porte 4 ceux qui perséverent sont le plus
grand stimulant possible pour tous ceux qui cherchent Sa Voie : { Ef
Allah aime les endurants.? (Ste 3/V.146)

%Trés certainement, Nous vous éprouverons par un peu de peur, de
Jfaim et de diminution de biens, de personnes et de fruits. Et fais la bonne
annonce aux endurants, qui disent, quand un malbeur les atteint : «Certes
nous sommes a Alldh, et cest a Lui que nous retournerons». Ceux-la
regoivent des bénédictions de leur Seigneur, ainsi que la miséricorde ; et
ceux-1a sont les biens guidés. » (Ste 2/V.155-157)

La quéte d’'une place dans 'Eden et le rejet d'en occuper une en
Enfer, sont les sublimes récompenses espérées par tout croyant qui
persévere patiemment : € Vraiment, Je les ai récompensés aujourd’hui
pour ce qu’ils ont enduré ; et ce sont eux les triomphants. ¥ (STE 23/V.111).

En faisant deux les principaux destinataires de ce verset, Alldh ()
les a élevés et distingués : { Dans tout cela il y a des signes pour tout
homme plein dendurance et de reconnaissance. % (STEs 14/V.5)

Voir aussi : (STE 31/V.30, STE 34/V.19, STE 42/V.30)

La persévérance (as-sabr) est une qualité nécessaire pour un croyant.
Il a beau tourner ses problemes dans tous les sens, ils seront toujours la.
Elle est donc essentielle au bon fonctionnement de sa foi, lui permet-
tant de rester dans le droit chemin. Celui qui n'a pas de persévérance,
n’a pas de foi ou, §'il lui en reste un tant soi peu elle sera insuffisante
et faible. En effet, une telle personne adore Allah (45) avec seulement
une partie de son cceur. Car, s'il trouve du bien dans la vie, il sera
rassuré sur sa croyance mais s'il est aflligé par un quelconque malheur,

55



e y yows ; >
OV‘%@@%O%% Lo Ay, zz/{(’wﬁ(//u ey Ceveers %W>

il séloigne d’Allah (35) et s’y faisant, il perdra tout dans cette vie d’ici
bas et dans celle de I'’Au-dela. : € Hétez-vous vers un pardon de votre
Seigneur ainsi gu'un Paradis aussi large que le ciel et la terre, préparé
pour ceux qui ont cru en Allih et en Ses Messagers. Telle est la grice
d’Allah qu’ll donne a qui 1l veut. Et Allah est le Détenteur de lénorme
gnice.}% (STE 57/V.21)

Tous ceux qui désirent sauver leur ame ne doivent jamais négliger
deux composantes essentielles de la foi : la persévérance et la gratitude.
Sans elles, il est inutile de vouloir se rapprocher du créateur.

Le vrai sens de 'endurance

Le mot sabr, en arabe, veut dire « persévérance » ou « patience », et il
implique clairement que le croyant fasse preuve d’une certaine retenue.

Nous retrouvons ce terme dans la Chari‘a ot il implique que 'ime
adopte un bon comportement, s’abstenant de toute effusion ou agita-
tion, empéchant la langue de se plaindre, les mains de frapper les joues
ainsi que les larmes de couler.

I1 a été dit qu'an-nafs ne pourrait pas avoir de meilleure possession,
car sans elle, il est impossible de faire quoique ce soit correctement.
Elle vient la renforcer et rend possible que cette derniere reste dans le
droit chemin.

Quand on questionna al-Jounayd (Qu'Alldh lui accorde miséri-
corde), au sujet de la persévérance, il répondit : « Imaginez que vous
avalez quelque chose d’amer sans qu’aucun signe de dégott ne se
manifeste sur votre visage. »

Dhot an-Notn al-Misri (Qu’Allah lui accorde miséricorde) a
donné cette définition du sabr : « La persévérance consiste a mettre
de la distance avec le mauvais et avec les transgressions. Il faut rester

56



<>°H%<g>%®§%;} Lo Dt a/{i{/{(/// Des ()()1’1(// 0@%%0%@%0

calme quand vous avez 'impression d’étre au bord d’un gouftre, et qu’il
vous apparait comme impossible que la pauvreté quitte votre maison. »

Mais il a aussi été dit que la persévérance vous permet de « rester
ferme et cependant courtois quand le malheur vous atteint, sans monter
des signes de complainte. »

Un jour un sage homme vit quelqu’un se plaindre a son frére. Il lui
dit : « Par Allah ! Ce que tu fais, en réalité, c’est te plaindre de I'Unique
qui est si Miséricordieux envers toi. Au lieu de cela, tu te plains chez
celui qui n'a aucune miséricorde de Sa part a te donner !»

I1 existe deux sortes de plaintes :

- Dans ce premier cas, il s’agit d'une complainte aupres d’Allah,
Le Trés Haut et Le Tout Puissant, qui n'est pas indiftérent a la
persévérance de Son serviteur.

Ainsi on peut lire dans le Livre d’Alldh (), concernant le pro-
phete Ya‘qoab (Paix sur lui) : € Il dit : «Je ne me plains qu'a Allah de
mon déchirement et de mon chagrin. Et, je sais de la part d’Alldh, ce que
vous ne savez pas. % (STE 12/V.86) ; et il a dit aussi : € O Belle patience ! »
(STE 12/V.83)

Le Prophéte () a dit : «O Allah ! Je me plains a Toi de la faiblesse

de ma force et de mon manque de capacité....»*

- Le deuxieme type de complainte concerne les malheurs en sop-
posant a leur nature et a leur raison d’étre. Il est incompatible avec la
persévérance. L'aréne du pouvoir lui est plus familiere que celle de la
patience. Le Prophéte (4) a dit : « Il n'y pas de meilleur don que la

persévérance. »

44 Da'‘if, al-Haythami, Majma‘ az-Zaw#’id
45 Al Boukhari, Mouslim

57



c f s » o
<%@%®§% Lo Dt zz/{(”aﬁ(//u Dea Ceveers %W>

En effet, elle est aussi nécessaire an-nafs que le sont les rénes et les
ceilleres a la béte de course. Si elle ne les avait pas, elle partirait dans
toutes les directions.

Al-Hajjaj a dit : « Tenez votre nafs en échec car, autrement, elle se
livrera a toutes sortes de méfaits.»

Puisse Allah () accorder Sa Miséricorde a celui qui met des rénes
et des ceilléres 4 son nafs. Car, par ces mémes rénes il peut le mener
vers lobéissance d’Alldh (%), Iéloignant patiemment et a tout jamais
de la désobéissance.

I1 a été dit : « Endurance, patience et persévérance composent le cou-
rage du nafs.»

Endurer avec patience est lopposé de 'agitation. Car telles sont les
Paroles d’Allah, Le Trés haut et Le Tres Glorieux en parlant des gens
du Feu et de leur discours : € Alors, les autres diront : «Si Alléh nous
avait guidés nous vous aurions certainement guidés. 1l est indifférent
pour nous de nous plaindre ou dendurer; nous navons pas déchappa-
toire.? (STE 14/V.21)

Les différentes sortes de 'endurance

I1 existe trois sortes de persévérance et elles dépendent de I'intention
premiere : la persévérance en accomplissant des actes d’adoration et
dobéissance ; la persévérance en s’'abstenant des choses interdites et de
la désobéissance ; la persévérance face au destin afin que le serviteur ne
devienne pas colérique dans I'adversité. On a dit a propos de ces trois
catégories : « Un serviteur doit avoir un commandement a obéir, des
interdits qu’il doit éviter et endurer I'adversité. »

I1 existe cependant une autre fagon de définir l'endurance et la per-
sévérance. La persévérance cest lorsque 'on a le choix et lendurance,
cest quand on n’a pas le choix. Voila pourquoi la persévérance du
Prophéte Yotsouf (Paix sur lui) en refusant les avances de la femme

58



<>°H%<g>%®§%;} Lo Dt a/{i{/{(/// Des ()()1’1(// 0@%%0%@%0

d’al-‘Aziz a plus d’importance que celle endurée par ses freres, inquiets
sur son sort, aprés qu'ils I'aient jeté dans le puits.

Les hommes ne pourront jamais se passer de la persévérance ; bien
que celle-ci fluctue entre les commandements auxquels ils obéissent
ou qu’ils accomplissent, les interdits qu’ils doivent a tout prix éviter, la
destinée qui doit suivre son cours et les bénédictions pour lesquelles ils
doivent remercier leur Créateur.

Etant donné que la condition humaine est ainsi faite, les hommes
devront persévérer jusqu’a leur mort.

Dans sa vie, le serviteur rencontrera deux sortes d'événements : cer-
tains sont en accord avec ses désirs et volontés alors que les autres non.
Dans les deux occasions il devra étre patient. La premiére catégorie
(avoir la santé, les richesses et le pouvoir) requiert souvent plus de
persévérance dans plusieurs aspects.

Tout d’abord, il ne doit jamais placer sa confiance dans ces é1é-
ments matériels ; ni étre arrogant ou adopter des mauvaises manieres
(exemple : dépenser ses moyens dans une voie qu’Allah désapprouve).

es derniéres pourraient devenir une cause d’ingratitude.
Ces d p t d d’ing

euxiemement, il ne devrait pas devenir soucieux en essayant de les
D t, il ne devrait d r t de 1
procurer. En troisieme lieu, il est clair qu’il doit persévérer dans 'ac-
complissement de ce qui est dt a Allah (5).

Enfin, quatriemement, il doit persister dans ses efforts de ne pas
acquérir des gains illicites

On raconte que tant «les Croyants tout comme les mécréants sont
capables de persévérer quand les temps sont difficiles, mais seule ceux
qui ont la qualité de la foi se montrent patients dans les moments
d’aisance. »

‘Abd ar-Rahman a dit : « Nous étions si affligés par nos soucis, et pour-
tant nous persévérions et patientions alors que dans les moments ot la
vie est si facile, nous en sommes incapables. »

59



c f s » o
<%@%®§% Lo Dt zz/{(”aﬁ(//u Dea Ceveers %W>

Voila pourquoi le Créateur (&) met en garde Son serviteur contre
les soucis que peuvent apporter I'argent, les épouses et les enfants :
€ O vous qui avez cru! Que ni vos biens ni vos enfants ne vous distraient
du rappel d’Allih. Et quiconque fait cela... alors ceux-la seront les per-
dants. } (Ste 63/V.9)

Les mérites de 'endurance

Oumm Salama, (Qu’Allah soit satisfait d’elle), rapporte quelle enten-
dit le Messager d’Allah () dire : « Tout musulman qui se voit affligé
par le malheur, doit dire : { Certes nous sommes a Allib, et cest a Lui que
nous retournerons. 3 (St 2 :156) O Allah, récompense moi dans mon
malheur et donne-moi beaucoup mieux par la suite.»

Oumm Salama, continua en disant : « Quand AboQ Salama mourut
j’ai demandé ’Quel musulman est meilleur que Abot Salama, dont la
famille fit la premiere a suivre le Messager d’Allah dans la Hijra ? J’ai
dit par la suite 'invocation qu’il (#) nous avait apprise, et Allah me
donna comme époux Son Messager (). »*

Abot Hourayra (Qu'Allah I'agrée) relate que le Messager d’Alldh
(#) a dit : «Le Tres Haut, a dit : Je n’ai rien de plus comme récom-
pense pour Mon fidéle serviteur que Mon Jardin, ot Je ramenerai les
meilleurs d’entre eux dans le bas-monde ; ceux qui seront restés sereins,
patients et pleins d’espoir dans la récompense d’Allah.»*

Il a été également rapporté dans les deux Sahih*, que Aicha,
(Qu’'Allah soit satisfait d’elle), relate que le Messager d’Allah ()
a dit : « Tout croyant qui se voit affligé par un malheur, ft-il aussi

46  Mouslim

47 Al Boukhari

48  Cette formulation désigne une transmission siire, contenant des rapporteurs
honorables et véridiques.

60



<>°H%<g>%®§%;} Lo Dt a/{i{/{(/// Des ()()1’1(// 0@%%0%@%0

petit que la pigtire d’'une épine, aura des mauvaises actions effacées en
échange. »*

Abot Hourayra (Qu’Allah 'agrée) ajouta a ce sujet que le Prophéte
(#) avait ditjadis : « Le croyant continuera a étre éprouvé par des soucis
physiques, monétaires ou familiaux jusqu'a ce qu’il ou elle rencontre
Allah (), entiérement libéré de toute mauvaise action. »*°

Certains de nos Prédécesseurs pieux disaient : « Si ce nétait pas
pour nos épreuves, nous serions arrivés dans al-Akhira complétement
démunis.»

Soufyan ibn ‘Ouyayna, a dit au sujet du verset suivant : { E£ Nous
avons désigné parmi eux des dirigeants qui guidaient (les gens) par
Notre ordre aussi longtemps qu’ils enduraient et croyaient fermement en
Nos versets. } (Ste 32/V.24) ; la chose suivante : « Quand ils voulurent
amputer la jambe de ‘Ourwa ibn az-Zoubayr, ils lui demandérent s’il
désirait une boisson permettant d’atténuer sa douleur. I1 leur répon-
dit ’Allah (#) m’a envoyé cette épreuve afin de tester mon endurance-
comment pourrais-je donc aller contre Sa Volonté ?’»

‘Oumar ibn ‘Abd al-‘Aziz a dit : « Chaque fois qu’Allah (&) envoie
une bénédiction a Son serviteur pour ensuite la lui reprendre, et que
ce dernier endure cette perte patiemment, alors sa récompense sera en
retour bien plus importante que celle qu'il avait perdu. »

Quand Abot Bakr as-Siddiq, (Qu'Allah I'agrée), tomba malade
et que les gens commenceérent a lui rendre visite, il s'entendit
dire : « Devons nous appeler un docteur afin qu’il te soigne? » Il leur
répondit : « Le Docteur m’a déja vu. » Alors les gens lui demandérent
cette fois: « Que t’a-t-I1 donc dit ? » Il dit : « Quoique je désire, cela
pourrait se produire.»

49 Al Boukhari
50 Ahmad, At-Tirmidhi et Al Hikim

61



O“H*&%o%% rZ;z A, 11/{(’;/1(/11 Deu (a()l)lll‘/ 0@%&%@%@‘”

Sa‘id ibn Joubayr explique : « La persévérance est la reconnaissance
par le serviteur que la souffrance qu’il endure sera prise en compte
par le Créateur. Il espére ainsi qu’Allah le récompensera pour cette
souffrance. Méme si en son for intérieur cette épreuve lui fait peur,
un contrdle acharné sur son nafs laissera paraitre la persévérance
nécessaire.»

62



<>°H>ﬁ<§2‘%o§% Lo Dt ?1/(2(/1(//1 Dea ()()1’1(// {%%O%@W)

Lo recornadidarice

Aot clocriatls

A RECONNAISSANCE consiste a remercier 'Unique (d) pour Sa

Générosité. Celle-ci doit avoir trois qualités, sans lesquelles on
pourrait difficilement 'appeler gratitude ou reconnaissance. Il s’agit de
I'observation intérieure et de la reconnaissance des bénédictions, du fait
den parler ouvertement et enfin, de l'utiliser en tant que voie d’ado-
ration. Elle a une importance conséquente aussi bien pour le coeur, la
langue et les membres. Le coeur est indispensable pour la connaissance
intime et 'amour du Tout-Puissant, la langue est nécessaire pour Le
remercier et pour Le louer et les membres doivent étre utilisés dans
lobéissance de Celui que Lon remercie.

Allah, Le Tres Haut, Le Magnifique, a rattaché la gratitude avec
la croyance. 11 dit clairement qu'Il n'a nullement besoin de punir Ses
créatures si elles Le remercient et si elles croient en Lui : éPourguoi
Allah vous infligerait-il un chdatiment, si vous étes reconnaissants et
croyants? Allih est Reconnaissant et Omniscient. } (STE 4/V.147)

{ Ainsi, éprouvons-Nous (les gens) les uns par les autres, pour quils
disent : «Est-ce la ceux qu’Alldh a favorisés parmi nous? « N est-ce pas
Allah qui sait le mieux lesquels sont reconnaissants? » (Ste 6/V.53)

Allah () a divisé les gens entre ceux qui sont reconnaissants et
ceux qui ne le sont pas ; et ce qui Lui déplait le plus clest 'ingrati-
tude : € Nous l'avons guidé dans le chemin, - qu'il soit reconnaissant ou
ingrat. ¥ (St 76/V.3)

63



G y s ) o
OV‘%@@%O%% Lo D ZI'/{("flfl(//l'l Dew Ceveers 0@%&%@’&@‘”

{ Er lorsgue votre Seigneur proclama : «S8i vous étes reconnaissants,
tres certainement ] augmenterai [Mes bienfaits| pour vous. Mais si vous
étes ingrats, Mon chdtiment sera terrible. % (STE 14/V.7)

Ce verset explique que I'accord de certaines bénédictions est condi-
tionné a la gratitude. Il n’y a pas en effet de limites & Ses bénédictions,
aussi bien qu’il n’y pas de limites a la reconnaissance que nous Lui

devons. Allah (&) dit :

{ O vous qui croyez ! Les associateurs ne sont gu’impureté : gu’ils ne
sapprochent plus de la Mosquée sacrée, apreés cette année-ci. Et si vous
redoutez une pénurie, Allih vous enrichira, s’Il veut, de par Sa grice.
Car Allih est Omniscient et Sage. ¥ (STE 9/V.28)

Allah (88) dit aussi: € Ne sais-tu pas qu'a Allih appartient la
Royauté des cieux et de la terre? Il chitie qui Il veut et pardonne a qui 11
veut. ¥ (StE 5/V.40)

Allah (5) dit encore :
{ Allih accueille le repentir de qui 1l veut. ¥ (STE 9/V.15)

Allah (45) ne met pas de fin & Ses récompenses quand 11
dit: € Quiconque veut la récompense d’ici-bas, Nous lui en donnons.
Quiconque veut la récompense de I’Au-dela, Nous lui en donnons et Nous
récompenserons bientot les reconnaissants. ¥ (STE 3/V.145)

Quand Satan (le maudit) apprit la valeur de la gratitude et de son
degré tres élevé, il a dirigé tous ses efforts afin de distancer le serviteur
de celle-ci. Clest ce qu’Allah nous rapporte 2 son sujet : € Puis je les
assaillirai de devant, de derriere, de leur droite et de leur gauche. Et, pour
la plupart, Tu ne les trouveras pas reconnaissants. ¥ (StE 7/V.17)

I1a été rapporté comment autrefois le Prophéte () passait ses nuits
en priére jusqu’a que ses pieds gonflent. On lui demanda : « Pourquoi
fais-tu cela alors qu’Allah t’a pardonné toutes tes actions passées et

64



<>°H>ﬁ<§2‘%o§% Lo Dt ?1/(2(/1(//1 Dea ()()1’1(// {%%O%@W)

celles a venir ? » Il répondit (4): « Pourquoi je ne serai pas un serviteur
reconnaissant ? »°!

‘Oumar ibn al-Khattab (Qu’Allah l'agrée) a dit : « Celui qui prend
pour monture la reconnaissance, elle le ménera, certes, vers plus de
biens !»

Ibnabiad-Dounyarapporte,que Aliibn abiTalib,(Qu’Alldh 'agrée),
adit 2 un homme qui appartenait a la Tribu de Hamadhén : « La géné-
rosité d’Allah (&) est en rapport direct avec la gratitude, et cette der-
niére est destinée principalement a augmenter Sa générosité. Celle-ci
n'arrétera pas d’augmenter tant que la gratitude du serviteur ne cesse
pas.»

Quand on demandait & Abot al-Moughira comment il allait, il
disait : « Nous sommes plongés dans la générosité du Seigneur et
cependant, nous sommes incapables détre suffisamment reconnais-
sants. Il est trés aimant a notre égard, bien qull n'ait nullement besoin
de nous, alors que nous nous sommes trés irrespectueux a Son égard,
malgré que nous dépendions totalement de Lui. »

Chourayh a dit : « Quand un serviteur se voit aflligé par un grand
malheur, Allah (45) lui garanti trois choses : que cette épreuve n'af-
fectera pas sa foi, quelle est moins dure que ce quelle aurait pu étre
et que, comme elle était prédestinée, une fois [épreuve passée, elle ne
reviendra plus.»

On demanda autrefois 8 Abo Ghounayma (rapporté par Yotnous
ibn ‘Oubayd) comment il allait. Il répondit : « Je suis coincé entre deux
bénédictions dont la nature est telle que je n’arrive pas a me décider : les
mauvaises actions que j’ai commises et qu’Allah (35) a bien voulu dis-
simuler afin que personne nen sache rien ; ou l'affection quéprouvent
a mon égard Ses créatures et que je ne mérite pas, en raison de mon
mauvais comportement.»

51 Al Boukhiri et Mouslim

65



e y yows ; >
OV‘%@@%O%% Lo Ay, zz/{(’wﬁ(//u ey Ceveers %W>

Allah (£2) a dit : { Laisse-Moi donc avec quiconque traite de men-
songe ce Discours ; Nous allons les mener graduellement par oi ils ne
savent pas ! ¥ (STE 68/V.44)

Un homme questionna Abot Héazim : « O Abot Hazim, qulest-ce
donc la gratitude des yeux ? »

I1 lui répondit : « Elle consiste & montrer tout le bien qu’ils per-
¢oivent ainsi que de cacher le mal auquel ils peuvent avoir accés.»

« Qulest-ce donc la gratitude des oreilles ? » demanda 'homme.

Abot Hazim répondit : « Si jamais tu entends de bonnes choses,
elles le comprennent. S’il s’agit de quelque chose de mauvais, elles le
rejettent.»

L’homme poursuivi ses questions : « Qu'est-ce que la gratitude des
mains ? »

I1 Tui expliqua alors : « Ne t'en sers jamais pour t’approprier ce qui
ne t’appartiens pas, mais ne les prive pas de ce qui vient d’Allah (45). »

« Et la gratitude de l'estomac alors ? »

Abot Hazim dit : « La partie inférieure doit étre réservée a la nour-
riture et la partie supérieure a la connaissance. » (Cest-a-dire : il ne
faut pas remplir complétement son estomac).

Lhomme poursuivit : « Que peux-tu me dire sur la gratitude des
parties intimes ?

Alors Abot Hazim répondit en récitant les versets suivants :
{...et qui préservent leurs sexes [de tout rapport], si ce nest guavec leurs
épouses ou les esclaves qu’ils possédent, car la vraiment, on ne peut les
blamer ; alors que ceux qui cherchent au-dela de ces limites sont des trans-
gresseurs.}é (STE 23 :5-7)

L’homme le questionna sur la gratitude des pieds.

66



<>°M€<§>%O§% Lo O 7/(’1,1'/{5;(1/(1'(////1 Des Coveers og%gog@%}@w

Abot Hazim répondit : « Si tu apprends la mort d'un homme juste
qui utilisait ses pieds pour des bonnes actions et des actes d’adoration,
alors fais comme lui ; cependant, si le défunt était méprisable, alors
détourne-toi de ses actes et sois reconnaissant envers Allah (&).»

‘Oumar Ibn Al-Khattiab (Qu’Allah soit satisfait de lui) a dit : « Celui
qui prend pour monture la reconnaissance, elle le ménera, certes, vers
plus de biens ! »

67



<%@%®§% Lo Dt 11/{(’;/1(/11 Doy Coveers %W>
—

A PLUS BENEFIQUE ET SINCERE, ainsi que la plus élevée de toutes

les formes d’amour, est celle de 'amour d’Allah (&%), 'Unique et
sans associés. Il a créé nos cceurs pour que nous L'aimions de méme
qu’ll nous a placés sur terre pour que nous L'adorions.

Allah (%) est 'Unique vers qui les cceurs se tournent remplis
d’amour, d'exaltation, avec humilité et adoration ainsi qu’avec obéis-
sance. Une telle forme d’adoration ne pourra jamais étre dirigée vers
quelque étre que ce soit en dehors d’Allah (). 11 s’agit de 'amour
parfait accompagné d’une compléte soumission.

Allah (&), UExalté, sera aimé pour Lui-méme alors que tous ceux
que nous aimons (en dehors de Lui) clest pour ce qu’ils nous donnent
e 'amour en retour.
del

Tous les Livres qui nous ont été révélés, ainsi que tous les mes-
sages apportés par les Envoyés témoignent de ’Amour que nous Lui
devons. Il a insuffié dans tous Ses serviteurs une pulsion naturelle qui
nous pousse vers Lui. Il y va de méme pour l'intellect dont Il nous a
comblés et pour les bénédictions apportées avec ce dernier. Les cceurs,
au fur et 2 mesure de leur maturation, viennent 2 aimer tous ceux
qui sont miséricordieux et aimables avec eux. Combien plus grand est
donc leur amour pour celui grice a qui arrivent de si belles choses ?
Toutes les bonnes choses de Sa création dont nous profitons, viennent
de Ses innombrables bénédictions et Il est 'Unique, sans partenaires
ni associés :

68



@, . oy y )
<>°H%<g>%®§%;} Lo P M/r'((ﬁ(///'z Dew Ceveers 0@%%0%@%0

{ Et tout ce que vous avez comme bienfait provient d’Allih. Puis
quand le malbeur vous touche, cest Lui que vous implorez a haute voix. »
(STE 16/V.53)

{ Parmi les hommes, il en est qui prennent, en dehors d’Allih, des
égaux a Lui, en les aimant comme on aime Allih. Or les croyants sont les
plus ardents en l'amour d’Alldh. Quand les injustes verront le chitiment,
ils sauront que la force tout entiére est a Allih et qu'Allih est dur en
chatiment !} (Ste 2/V.165)

€ O les croyants ! Quiconque parmi vous apostasie de sa religion...
Allah va faire venir un peuple qu’ll aime et qui L'aime, modeste envers
les croyants et fier et puissant envers les mécréants, qui luttent dans le
sentier de Allih, ne craignant le blaime d'aucun blameur. Telle est la grice
d’Allah. 11 la donne a qui 1l veut. Allih est Immense et Omniscient. »
(StE 5/V.54)

Le Prophete () a juré, qu'il n'y aurait pas de serviteur qui croirait
véritablement jusqu'a ce qu’Alldh (#) et Son Messager, soient plus
chers a son coeur que son propre fils, pére et ou le restant de 'humanité.*

Nous devons bien comprendre par 1a que nous ne serons jamais de
croyants véridiques tant que notre amour pour Allah et Son Messager
(#) natteint pas le degré le plus élevé.

Tout ce qu’Alldh (45) accorde a Ses serviteurs, que ce soit ce qu’ils
aiment ou ce qu’ils détestent, les entraine a L'aimer d’avantage. En
effet, il y a tout ce qu'Il nous donne et tout ce qull retient ; ainsi que
la bonne fortune et les malheurs qui nous sont prédestinés; Sa Justice
et Sa Miséricorde ; quand II créé la vie et qull la reprend par apres ;
Son Pardon et Sa Miséricorde ainsi que Son écoute et Sa réponse aux
supplications du croyant, alors qu’Il n'en a nullement besoin. Tout ceci
invite le coeur du serviteur a Ladorer et a Laimer de toutes ses forces.
Si un étre humain était amené a accomplir une infime partie de ces
actes a I'égard de quelqu’un, ce dernier ne pourrait pas empécher son

52 Al Boukhiri et Mouslim

69



e y yows ; >
OV‘%@@%O%% Lo Ay, zz/{(’wﬁ(//u ey Ceveers %W>

coeur de 'aimer. Comment est-ce possible qu'un serviteur n'aime pas,
de tout son cceur et de toute son dme, 'Unique, Le Miséricordieux,
Le Généreux, qui nous pardonne nos mauvaises actions si nous ne
Loublions pas ?

La Miséricorde d’Allah (&) descend tout droit des Cieux vers Ses
serviteurs. LLes mauvaises actions de Ses serviteurs sélévent vers Lui
tout droit de la terre. Le Créateur cherche, dans Sa grande mansuétude,
I'amitié et 'amour de Son serviteur, bien quIl n'a nullement besoin de
celui-ci. D’un autre coté, le serviteur risque d’attiser la Colere divine
par ses actes de désobéissance et ses péchés, alors qull a besoin de Son
aide et de Son assistance. Ni Sa Clémence divine, ni Sa Miséricorde,
ne détournent le serviteur de la désobéissance. Inversement, ni le mau-
vais comportement du serviteur, ni sa désobéissance ne détourneront
Allah (%) de nous accorder Ses bénédictions. Il arrive souvent qu'une
personne nous apprécie parce quelle peut soutirer un profit personnel
de cette amitié. Allah (45), Le Magnifique et Le Miséricordieux, nous
aime sans pour autant qu’il y ait de rétribution. Il le fait seulement pour
notre profit a nous. Qui d’autre mérite mieux notre amour qu’Allah

()2

En outre, tout ce que les créatures vivantes ont comme besoins
se trouvent chez Lui (Qull soit exalté). Il accorde a Ses serviteurs
souvent bien plus que ce dont ils ont besoin. Chaque infime bonne
action, si petite quelle soit, Lui fait plaisir et Il nous récompense au
centuple. Il pardonne (Qu'll soit Glorifié) nos péchés, méme ceux qui
sont cachés et nous les efface. Tout ce qui se trouve dans les cieux et la
terre se tourne vers Lui afin de Le supplier.

I1 prend plaisir quand un de Ses serviteurs cherche Son aide et se
fache quand ce nest pas le cas. Cela Lui déplait quand un serviteur est
désobéissant et malgré tout, dans Sa grande générosité, 11 est capable
de déposer un voile sur ces mauvaises actions. Il est Miséricordieux a
Iégard du serviteur, alors que ce dernier n’a aucune miséricorde pour
sa propre sauvegarde. Il 'appelle a la vraie croyance a travers Son
Immense Générosité et Sa Grande Clémence.

70



<>°H%<g>%®§%;} Lo Dt a/{i{/{(/// Des ()()1’1(// 0@%%0%@%0

I1a envoyé des Messagers (Paix sur eux) a travers toutes les époques
afin que les serviteurs Lui prétent allégeance a travers eux. Il est Le
Seul, L'Unique, Le Roi, sans partenaires ni égaux. Tout périra sur
cette terre en dehors de Lui. Il est Le Témoin le plus proche, Le plus
sublime protecteur, Sa Parole est la seule vraie et Il est Le Plus juste
des juges. Il connait tout ce qui se cache dans nos poitrines : £ 8i vous
vous détournez... voili que je vous ai transmis [le message| que j étais
chargé de vous faire parvenir. Et mon Seigneur vous remplacera par un
autre peuple, sans que vous ne Lui nuisiez en rien, car mon Seigneur, est
gardien par excellence sur toute chose.} (Ste 11/V.57)

Il enregistre toute action et décide de la durée de vie de Ses servi-
teurs. Il connait ce qui se cache dans les poitrines ainsi que 'Au-dela

(Gloire a Lui).

Damour d’Allah, (3) redonne de la vie au cceur et est le pilier
essentiel de 'ame. Un homme sage a dit : « Ceux qui Laiment sont
toujours avec Lui : ils se rappellent de Lui en permanence, utilisant
chaque outil disponible pour Lui plaire.»

I1 a été dit dans un poéme :
Aime Ton Seigneur en Le servant,
Car ceux qui Uaiment sont les serviteurs du Bien-aimée.

Une meére de famille parmi les femmes des Salaf, a conseillé a son
enfant : « Prends pour habitude d’aimer et d'obéir a Allah (&), car
ceux qui ont la taqwa™ vont si loin dans leur obéissance, que méme leur
propre corps éprouve de la répulsion pour toute autre chose en dehors
de lobéissance. Si le lapidé (Satan) essayait de les tenter par quelque
mauvaise action, cette derniére, honteuse, les évitera a cause de leur
noble comportement. »

53  Le serviteur s’interdit toute mauvaise action et ne cherche que celles qui Lui
plaisent

71



e y yows » e
<>°‘H§§<&%O§% Lo Ay, zz/{(”aﬁ(uz/ ey Ceveers %W)

Le Calife ‘Outhman (Qu’Allah soit satisfait de lui) a dit : « Se sou-
cier de cette vie d’ici-bas obscurcit le ceeur, alors que le souci de 'Au-
dela est une lumiére pour le coeur. »

Abd-Allah ibn al-Moubarak a dit :

Tu as désobéi a Allah,

Et cependant tu prétends Laimer !

Par Allah, un tel comportement est dégottant en tout lieu !
Tu l'aurais obéi si ton amour avait été sincére,

Car ceux qui Iaiment sont toujours obéissants !

AbolG Hamid al-Ghazali a dit : « Le critére de notre amour pour
Allah (&8), c’est 'amour du Coran. Le critére de notre amour du
Coran, cest notre amour pour le Prophete. Le critere de notre amour
du Prophete, c’est notre amour pour la Sounna. Le critére de notre
amour pour la Sunna, cest notre amour pour ’Au-dela. Le critére
de notre amour pour I’Au-dela, c’est notre détachement de ce bas-
monde. Le critére de notre détachement de ce bas-monde, clest quon
se contente de peu pour la route, et du strict nécessaire dans la marche
vers ’Au-dela. »

« Damour d’Allah, nous dit Al Ghazali, est la plus haute des sta-
tions a laquelle étre humain puisse accéder. Tous les autres sentiments,
comme le désir d’Allah, la familiarité avec Alldh, I'acceptation de Ses
décisions, sont le fruit de 'amour pour Alldh ! »

72



<>°§<§5<§>‘%0§%0 Lo Dt ?1/(2(/1(//1 Dea (j()rl(/ﬂl {%%OWWO

0?; .
Ao dborets d AU &

A LLAH (38) bt : € Qui croit en Allah, Allidh guide son ceur. }
(St 64/V.11) Ibn ‘Abbas (Qu’Allah l'agrée) a dit -a propos de ce
verset) : «Alldh (35) guidera son caeur vers la certitude (al yaqin), ainsi
il comprendra que ce qui l'a atteint ne saurait le rater et ce qui I’ a raté
ne saurait latteindre. »

Le serviteur a le choix entre deux positions face a ce qui lui déplait :
il peut sen contenter ou étre patient. Le fait de sen contenter est trés
louable, alors que la patience est une obligation pour chaque musulman.
Parfois, ceux qui savent sen contenter, sont témoins de la Sagesse et
de la Beauté de L'Unique, et ils peuvent ainsi s’apercevoir qu'll est
toujours le plus droit dans ce qu’ll ordonne. A d’autres moments, ils
sont témoins de la Toute Puissance et de la Majesté et Perfection de
Celui qui nous teste. Il s’agit d’'une expérience si forte qu'ils arrivent
a s'immerger dans les Attributs d’Allah (&), afin de ne plus éprouver
de la peine. Ce degré de croyance ne peut étre atteint que par ceux qui
ont un trés grand savoir et une grande capacité a aimer.

73



e y yows ; >
OV‘%@@%O%% Lo Ay, zz/{(’wﬁ(//u ey Ceveers %W>

Les différences entre
le Contentement et la Patience

Etre patient implique de mettre des limites a son nafs, lempéchant
déprouver des sentiments tels que le ressentiment, et cela malgré
toutes les souftfrances queelle puisse éprouver.

Se contenter de sa situation, d’'une autre part, implique de se sentir
en harmonie avec le Décret Divin et de ne pas sen soucier ; point
de savoir quand la souftrance va s’arréter. A ce stade, notre cceur est
tellement absorbé par la certitude de la croyance et par 'amour du
Créateur que toute souffrance est quasiment aléatoire. Le sentiment
de pénibilité disparait quasi totalement.

Il a été rapporté, sous 'autorité d’Anas ibn Malik (Qu’Allah
l'agrée), que le Propheéte () a dit: « Quand Allah (&) aime quelqu’un,
I1 éprouve : §’il se contente de son sort, Allah (d5) sera fier de lui ;
quant a ceux qui se plaignent de leur destinée, Alldh est, certes, trés
mécontent d’eux.»*

Ibn Mas‘otd, (Qu'Allah I'agrée), a dit : € Allah, Le Trés Haut, Le
Tout Puissant a accordé au croyant, dans sa Grande Sagesse et Justice, de
la joie et du soulagement dans la certitude et le contentement. 1l a aussi
infligé de la mélancolie et de la tristesse a ceux qui doutent et qui ne se
contentent point.? : Allah (35) n'a-t-1l pas dit : { Nul malbeur n'atteint
[Thomme] que par la permission d’Allih. Et quiconque croit en Allih,
[Allah] guide son caeur. Alldh est Omniscient. } (Ste 64/V.11)

En vérité, le croyant sincére sait que tout vient de Lui, il sait qu’il
ne peut pas faire autrement et il sen contente.

' Quiconque, mdle ou femelle, fait une bonne oeuvre tout en étant
croyant, Nous lui ferons vivre une bonne vie. Et Nous les récompense-
rons, certes, en fonction des meilleures de leurs actions. % (STE 16/V.97)

54  At-Tirmidhi, I'a qualifié de Hasan gharib et As-Souyoiti I'a qualifié de Hasan.

74



<>°H%<g>%®§%;} Lo Dt a/{i{/{(/// Des ()()1’1(// 0@%%0%@%0

‘Ali ibn abi Talib, (Qu'Allah 'agrée), a apercu ‘Adiy ibn Hatim
avec un air si chagriné qu’il n'a pas pu sempécher de lui deman-
der : « Pourquoi es-tu si triste, O Adiy ? »

‘Adiy répondit : « Comment pourrais-je faire autrement quand mes
deux garcons ont été tués et que mon ceil a été arraché?»

Aliluidit: « O ‘Adiy, ceux qui se contentent du Décret d’Allah (&)
seront récompensés ; quant a ceux qui ne se contentent pas du Décret
d’Allah (&), I rendra leurs actes sans valeur aucune.»

Il a dit aussi (Qu’Allah l'agrée) : « Touba (La Félicité) a celui qui se
souvient constamment du Devenir, ceuvre pour le Jugement, se suffit
de peu et se satisfait de ce qu’Allah (&) lui a destiné. »

Abot ad-Dardd’ (Qu'Allah l'agrée), rendit visite 2 un homme dans
son lit de mort et le trouva en train de louer le Créateur, il lui dit : « O
Untel, tu as, certes, raison ! Allah, Le Trés Haut, Le Puissant et Le
Magnifique, aime que nous nous contentions de ce qu’ll a décrété. »

Al-Hasan al-Basri a dit : « Ceux qui se contentent de ce qu'ils ont,
Allah (45) fera ce qu'il faut pour eux et les honorera de Ses bénédic-
tions ; ceux qui ne se contentent point de leur sort Allah (d5) ne les
bénira point et Il ne fera rien pour les aider. »

‘Oumar ibn ‘Abd al-‘Aziz a dit : « Rien ne me réjouit en dehors de
la volonté Divine. » On lui demanda alors : « Ne désires-tu rien ? » Il
répondit : « Tout ce qu’Allah (45), Le Puissant et Le Magnifique, a
décrété.»

‘Abd al-Wihid ibn Zayd a dit : « Se contenter de son destin ouvre

la porte du Jardin de 'Eden, le lieu ot se reposeront les vrais croyants.»

Un matin, un bédouin découvrit qu’il avait perdu plusieurs cha-
meaux et il dit : « Par Celui dont je suis l'esclave, si ce nétait pas a
cause de certaines personnes envieuses et malicieuses, je naurais pas
été content de les savoir vivants et dans leur enclos — et tout ce qu’Allah
(&) décrete aura lieu.»

75



‘Ali Ibn Abi Talib (Qu'Allah soit satisfait de lui) a dit : « La parure
de la pauvreté est la patience, et la parure de la richesse, cest la recon-
naissance (envers Allah). »

76



<>°H>ﬁ<§2‘%o§% Lo D ?1/(2(/1(//1 Do Coveers {%%O%@W)
4 . w|1 S

’ESPOIR EN ALLAH (&) EST, sans aucun doute, le sentiment le plus

bénéfique au monde et il apporte une paix intérieure qui est trés
appréciée par le cceur. Ceux qui étudient le cceur pensent que ce bas-
monde est Iéquivalent de la terre, dans laquelle on cultive des fruits
(pour 'autre monde). Le coeur est comme cette terre, la croyance rem-
place les semences et les actes d'obéissance font office de laboureur en
préparant les canaux qui apporteraient I'eau pour nourrir le sol assoiffé.

Le cceur qui est amoureux de ce bas-monde est tel une terre aride ot
rien ne pousse. Le Jour de la Résurrection sera le jour de la récolte, et
personne ne pourra récolter ce qu’il n'aura pas semé. Aucune semence,
en dehors de la semence de la certitude ne pourra y pousser, et la cer-
titude ne donne pas des fruits dans un cceur qui n'a pas de moralité.

Celui qui cherche apres un sol fertile doit planter des graines saines
et lui donner tout ce dont il a besoin comme nutriments, sans quoi la
récolte sera mise en danger. Si par chance il arrivait a semer dans un
sol dur et aride, qui a besoin de beaucoup trop d’eau pour étre rentable,
et qu’il ne préte pas attention aux semis, alors l'attente (espérant la
récolte) sera qualifiée de vaine et stupide.

Le terme ‘espoir’ ne peut s'appliquer qu'a une attente out il y a un
vrai désir pour que quelque chose se passe. Les faits qui sont en dehors
du contrdle du serviteur et sont donc l'attribution exclusive d’Allah
(4%), jouent un rdle trés important. Allah (&), Loué soit-I1, est Le seul
capable d'empécher des faits nuisibles d’arriver, si telle est Sa Volonté.
Si le serviteur seme la graine de la croyance, I'arrose avec l'obéissance
et 'adoration d’Allah (), et purifie son cceur des éléments nuisibles,

77



c f s » o
<%@%®§% Lo Dt zz/{(”aﬁ(//u Dea Ceveers %W>

il pourra prétendre aux bénédictions du Créateur a condition que la
graine bénéfique puisse continuer a y pousser. Allah (35) a dit :

{ Certes, ceux qui ont cru, émigré et lutté dans le sentier d’Alldh,
ceux-la espérent la miséricorde d’Allah. Et Allah est Pardonneur et
Miséricordieux. ¥ (Ste 2/V.218)

Nous devons comprendre que de tels gens sont extrémement dignes
d’abriter l'espoir en la Miséricorde d’Alldh. I1 faut savoir aussi que
lespoir nest guére accordé qu’a cette catégorie, car les autres serviteurs
sont également dignes d’abriter ce sentiment. Allah (%) a voulu tout
simplement les mettre en valeur, car ils sont bien plus en droit que
n’importe qui despérer recevoir la Miséricorde Divine.

Ibn ‘Oumar rapporte sous l'autorité de son pére, puisse Allah
(8&) étre satisfait de tous les deux, que le Prophéte () : « Quand un
Musulman meurt, Allah (&) désigne un non croyant pour occuper sa
place en Enfer.»*

11 a été rapporté, d’apres ‘Oumar ibn al-Khattab, (Qu'Allah 'agrée),
qu’un jour on apporta des prisonniers devant le Messager d’Allah ().
Parmi eux il y avait une femme qui cherchait aprés son enfant dans la
toule. Quand elle trouva son bébé, elle le prit dans ses bras, le ber¢a
prés de son sein et 'allaita. Alors le Messager d’Allah (4) dit en voyant
la scéne : «Pensez-vous que cette femme aurait pu jeter son bébé dans
le Feu? »

- Nous lui dimes : « Par Allah, tant que cela reste en son pouvoir,
elle ne le fera jamais ! »

- UEnvoyé d’Allah (4)dit alors : « Allah (35) est bien plus misé-
ricordieux avec Ses serviteurs que cette femme ne le sera jamais
avec son bébé.»**

55 Mouslim
56 Al Boukhiri et Mouslim

78



<>°§<§5<§>‘%0§%0 Lo A, ?1/(2(/1(//1 Dey (j()r/(/ﬂl {%%OWM@
o% cieccril e

révérencielle d clllali 5

LA CRAINTE EST LINSTRUMENT DONT SE SERT ALLAH (&) pour
pousser Ses serviteurs vers le savoir et vers les actes d’adoration,
afin qu'ils se rapprochent de Lui. La crainte contraint le corps a l'obéis-
sance, 4 'adoration et aux bonnes mceurs. Quand ce sentiment fait
défaut, le chemin vers la négligence et les péchés semble tout tracé.
Inversement, quand le sentiment de peur est exacerbé le serviteur
tombe dans un état de désespoir et d’angoisse évident.

La crainte d’Allah (%) trouve son origine parfois dans la connais-
sance d’Allah et de Ses Attributs, un savoir conscient que rien ne
pourrait Lempécher d’accomplir Sa volonté. A d’autres moments ce
sentiment est le résultat des énormes péchés commis par le serviteur.
Les deux facteurs peuvent aussi se voir combinés, car le degré de peur
chez un serviteur dépend de la conscience qu’il a de ses fautes. La per-
sonne qui craint le plus le Créateur est celle qui a la meilleure connais-
sance d’Allah et de sa propre personne. Voila pourquoi le Prophéte (i)
avait dit : « Par Allah ! Je suis celui qui connait Allah le plus dentre

vous, et cest moi qui Le craint le plus.»””

57 Al Boukhari et Mouslim, d’aprés Aicha

79



Ceux qui craignent Allah (&)

Ceux qui craignent réellement le Créateur ce sont ceux qui aban-
donnent tout ce qui pourrait déchainer la Colére d’Allah (), et non
pas ceux qui essuient leurs larmes sans agir.

On questionna Dhoti an-Notn & propos de la véritable crainte chez
un croyant. Il répondit : « Quand il se trouve dans le méme état qu'un
homme malade cherchant la protection d’Allah (45), par crainte que
sa maladie ne soit prolongée. »

La crainte brile les désirs interdits et les mauvaises actions, qui
rendent tres vite le serviteur aussi déplaisant que le miel deviendrait
dégottant pour quelquun qui, venant de le gouter, apprendrait qu’il
est empoisonné. La crainte éduque les membres et rempli le coeur de
soumission, humilité et tranquillité. L'arrogance, la haine et l'envie le
quittent a tout jamais car, & travers cette crainte il a une bien meilleure
idée du danger de Sa punition. Il n'a pas d’autres préoccupations que
Sa contemplation et sa lutte dans la Voie d’Alldh (35).

Cependant, il existe un risque que la personne se laisse dépasser par
la crainte d’Allah (). Ceest le cas quand un cceur devient trop regar-
dant au sujet de chaque souffle. Constamment, il réprimande son nafs
pour ses pensées intimes, ses actions et ses paroles. Il s’agit d’un état
proche de celui qui se trouverait aux prises avec les griffes d’un lion,
ne sachant pas si ce dernier va le laisser partir ou I'attaquer et le tuer.

Le calife ‘Outhmén (Qu’Alldh I'agrée) a dit : « Le croyant vit entre

six sortes de peur :
- La peur qu’Allah (4%) ne lui retire la foi ;

- La peur que les Anges «al hafazah» ne consignent dans leur registre
ce qui risque d’étre dévoilé et de le déshonorer au Jour dernier ;

- La peur des stratagémes de Satan qui risque de lui faire perdre le
crédit de ses ceuvres ;

80



<>°H%<g>%®§%;} Lo Dt a/{i{/{(/// Des ()()1’1(// 0@%%0%@%0

- La peur que la mort survienne par surprise, alors qu'il se trouve
dans un état de négligence ;

- La peur de la convoitise de la vie d’ici-bas ;

- La peur que les proches et la famille ne le distraient de Iévocation

d’Alldh. »

Les mérites de la crainte d’Allah (&)

Allah, Le Tout Puissant, Le Tout Miséricordieux, a dit & propos de
ceux qui cherchent le savoir tout en Le craignant :

{ Et quand la colére de Moise se fut calmée, il prit les tablettes. 1]
y avait dans leur texte guide et miséricorde a l'intention de ceux qui
craignent leur Seigneur. » (Ste 7/V.154)

{1 y a pareillement des couleurs différentes, parmi les hommes, les
animaux, et les bestiaux. Parmi Ses serviteurs, seuls les savants craignent
Allah. Allab est, certes, Puissant et Pardonneur. 3 (StE 35/V.28)

{ Leur récompense aupres d’Allh sera les Jardins de séjour, sous
lesquels coulent les ruisseaux, pour y demeurer éternellement. Allih les
agrée et ils L'agréent. Telle sera [la récompense| de celui qui craint son
Seigneur. ¥ (STE 98/V.8)

Il est donc inconcevable qu'un serviteur soit dénué de la crainte
d’Allah, aussi mince que celle-ci puisse étre. La faiblesse de sa crainte
sera évidemment en accord avec la faiblesse de son savoir et de sa foi.

Al Foudayl ibn ‘Tyad a dit, 4 juste titre, que : « Quiconque craint
Allah (4&) sera guidé dans chacun de ses actes.»

Ach-Chibli a dit : « Il n'y avait pas un moment ou, dans ma crainte
du Seigneur, je ne trouvais une nouvelle porte ouvrant sur Sa sagesse
et Sa guidance.»

81



e y yows ; >
OV‘%@@%O%% Lo Ay, zz/{(’wﬁ(//u ey Ceveers %W>

Ainsi Ibn Al Qayyim dit : « Un péché qui rend le serviteur contrit
est plus aimable a Allah est meilleur qu'un acte dobéissance dont il
fait étalage devant Lui.

Un péché dont résulte 'humilité et la contrition vaut mieux
qu'un acte dobéissance dont résulte lorgueil et la vanité.
Quand Allah veut du bien a Son serviteur, il fait de lui: un serviteur
enclin a reconnaitre sa faute et a s’abstenir de dire quoi que ce soit sur
le péché d’autrui, un serviteur qui est libéral de ce qu’il possede et qui
ne convoite pas ce que posseéde autrui, un serviteur qui supporte les
méfaits d’autrui. »

Allah, Le Tout Puissant dit dans Son noble Livre :

{ Ceux qui, sont pénétrés de la crainte de leur Seigneur, qui croient
aux versets de leur Seigneur, qui n'associent rien a leur Seigneur, qui
donnent ce qu’ils donnent, tandis que leurs coeurs sont pleins de crainte
[a la pensée] qu'ils doivent refourner a leur Seigneur. Ceux-li se préci-
pitent vers les bonnes actions et sont les premiers a les accomplir.}% (StE
23/V.57-61)

Il a été rapporté par la mere des Croyants ‘Aicha, (Qu'Alldh soit
satisfait delle): « J’ai questionné le Messager d’Allah () a propos de
ce verset (Ste 23/V.61) en lui disant 'Est-ce que cela concerne aussi
ceux qui boivent les boissons enivrantes, qui volent et qui commettent
Padultére P11 (&) dit : « O fille d’as-Siddiq, elle ne les concerne pas, il
s'agit de ceux qui prient et jeGnent réguliérement, qui donnent la zakat
et qui craignent que leurs bonnes actions ne soient pas acceptées.’»*®

I1 a été rapporté, sous l'autorité d’Abot Dharr, (Qu’Allah l'agrée),
que le Messager d’Allah (4£) a récité le verset suivant : { Sest-il écoulé
pour 'homme un laps de temps durant lequel il nétait méme pas une
chose digne de souvenir ? ¥ (St 76/V.1), et a dit par la suite : « Je vois
ce que vous ne voyez pas, et jentends ce que vous nentendez pas. Le
ciel gémit et il en a le droit. Par Celui qui détient mon dme entre Ses
Mains, il n'y a pas de place de la taille de quatre doigts d’'une main

58  Sahih, At-Tirmidhi

82



<>°§<§5<§>‘%0§%0 Lo Dt ?1/(2(/1(//1 Dea (j()rl(/ﬂl {%%OWWO

ol on ne trouve pas un Ange en train de se prosterner devant Allah
(85). Je jure par Alldh (&) que si vous saviez ce que je sais, vous ririez
moins et vous pleureriez plus, vous ne prendriez pas de plaisir avec vos
temmes mais vous appelleriez plutot Allah (&) au secours. J’aurai bien
voulu étre un arbre que lon couperait afin qu’il cesse d’exister.»”

Il a été rapporté que Zourarah ibn abi Awfa dirigeait la priere de
laurore et il récitait Sourate al-Moudaththir quand soudain, une fois
arrivé a ces mots : € Quand on sonnera du Clairon, alors, ce jour-la sera
un jour dzﬁicile.} (STE 74/V.8-9), il etit le souflle coupé et tomba mort.*

Il a été rapporté que Abd-Allah ibn ‘Amr ibn al-As (Qu'Allah
lagrée) aurait dit : « Pleure, et si tu ne le peux pas, fais au moins sem-
blant. Je jure par Celui qui détient mon dme entre Ses Mains que
si quelqu'un parmi vous savait, vous invoqueriez le Seigneur jusqu’a
perdre votre voix, et vous prieriez jusqu’a ce que votre échine soit com-
plétement courbée. »°*

En commentant la Parole d’Allah (45) : € Fuyez donc vers Allih. Je
suis pour vous de Sa part, un avertisseur explicite. ¥ (StE (51/V.50) ; Ibn
‘Abbas (Qu’Alldh soit satisfait de lui) a dit : « Le Fuir en se dirigeant
vers Lui (Qu’iL soit glorifié). »

59 Al Boukhari et At-Tirmidhi
60 Ad-Dhahabi, Kitab al-‘Tbar,
61 Sahih, Al Hakim

83



e y yows » e
<>°‘H§§<&%O§% Lo Ay, zz/{(”aﬁ(uz/ ey Ceveers %W)

/LWW:M

A DESAPPROBATION DE CE MONDE, que l'on peut trouver aussi bien
dans le Saint Coran que dans les hadiths, ne fait nullement réfé-
rence a I'alternance du jour et la nuit.

Allah, Le Tres Haut, Le Trés Miséricordieux en a décidé de la sorte

afin que ceux qui L'invoquent puissent en étre reconnaissants.

Il a été dit jadis : « Le jour et la nuit sont comme une chasse au
trésor, soit donc attentif a ce que tu fais a chaque moment.»

Moujahid a rajouté : « Chaque nouvelle journée qui arrive dit au
fils £ Adam 'O fils d’Adam, je suis venue a toi aujourd’hui et je ne
reviendrai plus jamais. Sois donc attentif a ce que tu fais durant mon
séjour.” Quand la journée est finie, elle se replie et elle est scellée, et ne
sera plus jamais réouverte jusqu’au Jour du Jugement. »

On a rapporté ce poeme qui dit ceci :

La vie nest rien d’autre qu'un chemin qui conduit au Jardin ou au

Feu.

Ses nuits sont l'atelier des hommes, et ses jours font office de lieu
du marché.

En somme, le temps est crucial pour le serviteur. Le Prophete d’Al-
lah (#) a dit : « Tout ceux qui disent ‘Alldh soit loué’, car toutes les

84



@, . oy y )
<>°H%<g>%®§%;} Lo P M/r'((ﬁ(///'z Dew Ceveers 0@%%0%@%0

bénédictions que nous recevons viennent de Lui’, auront un palmier
planté pour eux dans les Jardins de 'Eden. »*

Imaginez-vous combien de palmeraies perdraient ceux qui gas-
pillent leur temps ?

Un homme trés sage avait pour habitude de dire aux invités qui
s'attardaient un peu trop, « Ne voulez vous donc pas partir ? Ange du
soleil, lui, n'est jamais fatigué en le poussant ? » Une fois un homme lui
dit : « Arréte-toi afin que je te parle ! » Le savant lui répondit : « Arréte
d’abord le soleil de tourner ! »

La terre, les montagnes, les mers, les rivieres et les trésors quelles
recelent, sont des Bénédictions d’Allah (&) pour Son serviteur. Ils
peuvent effectivement en faire usage, les admirer et surtout reconnaitre
en eux I'Unicité et la Grandeur du Créateur, Loué soit-Il. Cependant,
Allah (35) désapprouve les actions du fils d’Adam qui auraient une
incidence néfaste dans ce monde.

Allah (&) dit dans son Livre Sacré :

é{ Sachez que la vie pre’sente nest que jeu, amusement, vaine parure,
une course a lorgueil entre vous et une rivalité dans lacquisition des
richesses et des enfants. Elle est en cela pareille a une pluie: la végétation
qui en vient émerveille les cultivateurs, puis elle se fane et tu la vois donc
Jaunie; ensuite elle devient des débris. Et dans I'Au-dela, il y a un dur
chitiment, et aussi pardon et agrément d’Alldh. Et la vie présente nest
que jouissance trompeuse. % (StE 57/V.20)

Dans cette vie d’ici-bas les fils d’Adam sont divisés en deux
catégories :

La premiere, qui rejette lexistence d’une vie ultérieure dans laquelle
font partie les récompenses et les chitiments ; Allah (45) dit deux :
{ Ceux qui nespérent pas Notre rencontre, qui sont satisfaits de la vie
présente et s’y sentent en sécurité, et ceux qui sont inattentifs a Nos

62  At-Tirmidhi.

85



G y s ) o
OV‘%@@%O%% Lo D ZI'/{("flfl(//l'l Dew Ceveers 0@%&%@’&@‘”

signes [ou versets], leur refuge sera le Feu, pour ce qu'ils acquéraient. }
(STE 10/V.7-8)

{ Etceux qui mécroient jouissent et mangent comme mangent les bes-

tiaux; et le Feu sera leur lieu de séjour. 3 (St 47/V.12)

La deuxieme catégorie, accepte lexistence d’'une vie dans I'au-dela.

Il s’agit de ceux qui ont suivi les Messagers. On peut a leur tour les
départager en trois sous-catégories : ceux qui sont injustes avec eux-
mémes, ceux qui sont mauvais et ceux qui sempressent d’accomplir de
bonnes actions dans la voie d’Allah ().

1: Ceux qui sont injustes forment la majorité. La plupart se
contentent des floraisons de cette vie et des plaisirs quelles
apportent, d’'une facon désapprouvée par Allah (45) d’ailleurs. Le
monde qui les entoure est leur principal souci et ils s’y sentent tres
bien. Ils aiment et haissent seulement pour leur propre compte. I1
s'agit de gens qui se divertissent avec les attractions de ce monde,
méme s'ils affirment malgré tout croire dans 'Au-dela ! Ils nont,
cependant pas, compris que cette vie est un lieu de passage éphé-
meére et il reste encore a se procurer les provisions pour l'autre vie
(la Vie dernieére).

2 : Ceux qui sont mauvais ou mesquins sont ceux qui prennent ce
qui est permis dans ce monde afin d’accomplir leurs obligations,
mais continuent malgré tout a privilégier leurs propres plaisirs
personnels et a profiter des délices d’ici-bas. ‘Oumar ibn al-Khat-
tab, (Qu'Allah l'agrée) a dit : € Si ce nétait pas parce que mon espace
dans le Jardin aurait diminué, j aurais imité votre facon de vivre,
mais Allah (35) nous a clairement mis en garde en disant : « Et le
Jour oil ceux qui mécru seront présentés au Feu (il leur sera dit):
« Vous avez dissipé vos [biens| excellents et vous en avez joui pleine-
ment durant votre vie sur terre : on vous rétribue donc aujourd hui
du chatiment avilissant, pour lorgueil dont vous vous enfliez injus-
tement sur terre, et pour votre perversité ¥ (StE 46/V.20)

86



<>°H%<g>%®§%;} Lo Dt a/{i{/{(/// Des ()()1’1(// 0@%%0%@%0

3 : Ceux qui sont prompts a accomplir de bonnes actions ont
compris ce que ce bas monde signifie. Ils savent qu’Allah (%)
a placé Ses serviteurs sur Terre pour savoir lequel accomplira les
meilleures actions : € Nous avons placé ce qu’il y a sur la terre pour
lembellir, afin déprouver (les hommes et afin de savoir) qui dentre
eux sont les meilleurs dans leurs actions. ¥ (Ste 1 8/V.7)

Nous devons comprendre par 13, qu’Allah () nous a mis sur Terre
afin de nous tester pour voir lequel d’entre nous fuira les plaisirs mon-
dains au détriment d’'une vie dans 'au-dela. € Puis, Nous allons siire-
ment transformer sa surface en sol aride. ¥ (STE18/V.8)

Ceux qui sempressent donc d’accomplir des bonnes actions ne
prennent que les provisions nécessaires pour leur journée.

Le Propheéte () a dit a Ibn ‘Oumar (Qu'Allah I'agrée) : « Sois dans

cette vie comme un passant ou un étranger. »*

Mou‘adh ibn Jabal, (Qu'Allah I'agrée), a dit : « Je cherche la récom-
pense d’Allah (45) pour le temps que je passe 4 dormir, de méme que je
la cherche pour le temps que je dépense quand je suis éveillé.»

Sa‘id ibn Joubayr a dit : « Les provisions d'orgueil et d’arrogance
que vous faites vous distraient d’Al Akhira. Prenez alors seulement
ce dont vous avez besoin afin que vous puissiez atteindre ce qui est
mieux.»

Yahyi ibn Mou‘4dh a dit : « Comment ne pas aimer un monde ou
Il m’a bénit en me fournissant tout ce qui me permet de vivre ? En
échange, je m'en sers pour trouver tous les moyens possibles de L'adorer
et gagner ma récompense dans Le Jardin.»

Al Hasan a, quant 2 lui, affirmé que : « La vie de ce monde est si
douce et si bonne pour les mou’'minoGn® car, sans trop d'efforts, ils

63 Al Boukhari

64  Singulier mou'min : le croyant, celui qui posséde toutes les qualités de la foi,
il a une confiance absolue en Allah (%) et en Son Messager (:£), croit et adhére aux
principes de la foi islamique.

87



e y yows » e
<>°‘H§§<&%O§% Lo Ay, zz/{(”aﬁ(uz/ ey Ceveers %W)

peuvent faire les provisions nécessaires pour le Jardin. Et combien, elle
doit étre pénible pour le kifir et munafiq®, dépensant leurs nuits en
vaines futilités et faisant des provisions pour I'Enfer ? »

Abot Motsa (Qu'Allah I'agrée) rapporta que le Prophéte (4) a
dit : « Celui qui est amoureux de sa vie d’ici-bas, détériore sa vie dans
'autre monde ; celui qui est amoureux de sa future vie dans 'Au-dela
détériore sa vie d’ici-bas. Préférez ce qui durera éternellement a ce qui
est condamné a disparaitre. »*

Le préjudice causé par I'amour
de ce monde d’ici-bas

L’imam Ahmad a écrit, sous l'autorité de Soufyin, que Jésus fils de
Marie (Paix sur lui) avait pour habitude de dire : « Satan plante ses
racines dans 'amour de ce monde, avoir donc des biens peut devenir
une sérieuse maladie.»

On demanda a 'imdm Ahmad: « Quelles sont les séquelles de cette
maladie ? » Il répondit : « Ceux qui les avaient ne seraient jamais a
I'abri de 'orgueil et de la désillusion.» Ils demanderent donc : « Que se
passe-t-il quand quelqu’un est a 'abri de ces défauts ? » A cela, 'Tmam
répondit : « Son souci permanent d’accomplir de bonnes actions le

détourne du Rappel d’Allah (35).»

L’amour de ce monde nourrit le Feu et chercher a éviter les plaisirs
mondains nous rapproche du Paradis. L'intoxication que nous pouvons
avoir par 'amour de ce bas-monde est bien pire que celle causée par

65 Hypocrite : moundfig, terme désignant un individu qui professe I'Islam par les
paroles et les actes extérieurs, mais intérieurement il le rejette. Allah (35) a réservé le
chatiment dans le plus bas degré de 'Enfer aux moundfigoiin (les hypocrites).

66 Ahmad, Al Hakim.

67  Hadith jugé faible

88



@, . oy y )
<>°H%<g>%®§%;} Lo P M/r'((ﬁ(///'z Dew Ceveers 0@%%0%@%0

des boissons alcoolisées. La personne ivre 4 cause de ce monde ne
déssoulera que dans 'obscurité de sa tombe.

Yahya ibn Mou‘4dh disait a juste titre : « La vie dans ce monde est
le vin de Satan. Celui qui s’intoxique avec elle ne se réveillera qu'une
tois qu’il se retrouvera parmi les hordes de la mort se lamentant d’étre
parmi les perdants. »

Allah (28) dit : € Ceux qui veulent la vie présente avec sa parure,
Nous les rétribuerons exactement selon leurs actions sur terre, sans que
rien leur en soit diminué. Ceux-la qui nont rien, dans I'’Au-dela, que
le Feu. Ce qu’ils auront fait ici-bas sera un échec, et sera vain ce qu’ils
auront ceuvré. Est-ce que celui qui se fonde sur une preuve évidente
(le Coran) venant de son Seigneur et récitée par un témoin [l'archange
Gabriel| de Sa part, cependant qu'avant lui [Mubammad] il y a le livre
de Moise tenant lieu de guide et de miséricorde... [Est meilleur ou bien
celui qui ne se fonde sur aucune preuve valable?]. Ceux-la y croient ;
mais quiconque dentre les factions n’y croit pas, aura le Feu comme ren-
dez-vous. Ne sois donc pas en doute au sujet de ceci (le Coran). Oui, cest
la Vérité venant de ton Seigneur ; mais la plupart des gens n’y croient
pas.% (StE 11/V.15-17)

De nombreux hadiths font mention de ceci. L'un d’eux a été trans-
mis par Abot Hourayra (Qu'Allah l'agrée), qui a dit : « J’ai entendu
le Messager d’Allah () dire : « Le premier homme qui sera jugé le
Jour du Jugement Dernier sera un homme qui est mort martyr. On
lemmenera devant Allah (&) et le Créateur lui demandera de recomp-
ter Ses bénédictions. Lhomme sexécutera. Allah (¥%) lui demandera
donc : « Quelles étaient tes habitudes ? » homme répondra : « J’ai
combattu pour Toi jusqu’a ma mort. » Alldh (35) lui dira : « Tu as dit
un mensonge. Tu as combattu afin que lon dise de toi que tu étais un
brave combattant ; et cest ainsi que lon t’appela. » Des ordres seront
donnés contre lui et il sera jeté en Enfer, face vers le bas.

On fera venir par la suite un homme récitant le Coran, et qui aurait
acquis un tres grand savoir. Arrivé devant Allah (&), I lui demandera
a son tour de recompter les bénédictions dont il fut lobjet et c’est ainsi

89



e y yows » e
<>°‘H§§<&%O§% Lo Ay, zz/{(”aﬁ(uz/ ey Ceveers %W)

quil sexécutera. Le Créateur lui demandera enfin : « Quelles étaient
tes habitudes ? » Il répondra : « J’ai acquis du savoir et je I'ai trans-
mis, j’ai récité le Coran dans le seul but de Te plaire. » Allah (45) lui
dira : « Tu mens ! Tu as acquis du savoir afin que l'on t’appelle ‘savant’
et tu as récité le Coran pour qu’il soit dit que tu es un qari’, et cest
ainsi que lon t’appela. » Des ordres seront donnés et on le jettera en
Enfer face vers le bas.

Viendra ensuite un homme rendu extrémement riche par la volonté
du Créateur. Allah (35) lui demandera de faire le compte de toutes
les bénédictions recues. Uhomme sexécutera. Allah (&%) lui deman-
dera : « Quelles étaient tes habitudes ? » Uhomme répondra : « J’ai
dépensé mon argent de la facon dont Tu attendais que je le fasse. » Le
Créateur lui répondra : « Cest un mensonge. Tu as fait cela afin que
T'on dise que tu étais quelqu'un de généreux et clest ainsi que l'on parla
de toi. » Allah (4%) donnera l'ordre qu’il soit jeté en Enfer face vers le
bas. »*

Dans ce hadith nous pouvons apprécier comment 'amour pour ce
bas-monde a déchu ces trois hommes de la récompense qu’ils pen-
saient mériter, en les menant les premiers tout droit en Enfer.

68 Ilsagit du mémorisateur du Coran, le récite réguliérement et connait les régles
de sa récitation.
69  Mouslim

90



<>°H%<g>%®§%;} Lo Dt a/{i{/{(/// Des ()()1’1(// 0@%%0%@%0

{ O vous qui avez cru ! Repentez-vous a Allih d’un repentir sincere.
11 se peut que votre Seigneur vous efface vos fautes et qu’ll vous fasse
entrer dans des Jardins sous lesquels coulent les ruisseaux, le jour oi
Allah épargnera l'ignominie au Prophete et a ceux qui croient avec lui.
Leur lumieére courra devant eux et a leur droite ; ils diront : «Seigneur,
parfais-nous notre lumiere et pardonne-nous. Car Tu es Omnipotent. »
(STE 66/V.8)

Pour que le repentir soit véritable et sincére, il doit étre dépourvu
de tromperie ou de mensonge.

Al Hasan al-Basri a dit : « Il s’agit du moment ou l'on regrette
ce qui sest passé et on prend la ferme résolution de ne plus jamais
recommencer.»

Al Kalbi nous informe que la repentance est réelle quand le servi-
teur demande pardon avec sa langue, qu’il le regrette dans son coeur et
quand il retient volontairement ses membres.

Ibn al-Qayyim a dit : « Etre sincére dans sa repentance implique
trois choses :

- On doit inclure toutes les mauvaises actions (aucune ne doit étre
oubliée)

- Celui qui se repent doit le faire avec la plus sincére franchise sans
hésitation ni délai. I1 doit énoncer sa volonté de se repentir du
fond de son cceur.

- Elle doit étre dépourvue d’irrégularités ou de défauts qui pour-
raient entacher sa sincérité.»

Un serviteur que se repentit sincérement a Allah (35) a la garantie

) b A W\ E . ’ ’
qu’il aura le pardon d’Allah (45) avant que sa demande soit énoncée,
mais aussi une fois que son acte de repentir ait pris fin. En somme,

91



G y s ) o
OV‘%@@%O%% Lo D ZI'/{("flfl(//l'l Dew Ceveers 0@%&%@’&@‘”

l'acte de repentance du serviteur prend place entre deux miséricordes
du Créateur, ce qui lui garanti son salut.

Allah (88) a dit : € Et [Tl accueillit le repentir] des trois qui étaient
restés a l'arriére si bien que, toute vaste quelle fiit, la terre leur paraissait
exigué ;ils se sentaient a létroit, dans leur propre personne et ils pensaient
quil n’y avait d’autre refuge d’Allih quaupres de Lui. Puis Il agréa leur
repentir pour qu’ils reviennent [a Lui, car Allih est L'accueillant au
repentir, Le Miséricordieux.} (Ste 9/V.118)

La repentance a un début et une fin : elle débute quand le serviteur
prend la ferme résolution de suivre la stricte voie qu’Allah (%) lui a
commandé de suivre : € «Et voila Mon chemin dans toute sa rectitude,
suivez-le donc, et ne suivez pas les sentiers qui vous écartent de Sa Voie.»
Voila ce qu’ll vous enjoint. Ainsi atteindrez-vous la piété. % (STE 6/V.153)

Elle prend fin quand on retourne vers Lui le Jour qu’ll a décrété
pour nous. Quiconque se tourne vers Lui dans cette vie, Alldh (&) se
tournera vers lui et le récompensera au Moment venu : € Ef quiconque
se repent et accomplit une bonne oeuvre cest vers Allih quaboutira son
refour. } (Ste 25/V.71)

sekeksieok

Ici s’acheve ce Rappel, Nous prions Allah (3) d’accepter cette
ceuvre et de nous pardonner nos oublis. Il est, certes, Le Trés Clément
par essence.

Toutes les Louanges sont pour Allah (&), Seigneur des Mondes.

Que les Prieres d’Allah soient sur le prophéte Mouhammad, sa
tamille purifiée et tous ses nobles Compagnons.

Le serviteur de Dieu (&) Hassan Amdouni

92



Tadbll dos 2
e Precelzered

La sincérité
Classification des coeurs

L'évocation d’Allah 3 et
la recitation du noble Coran

Les états de 'ame humaine
Lendurance : As-sabr

La reconnaissance : Ach-choukr
L'amour d’Allah &5

L’acceptation des décrets d’Allah 3
L'espoir en Allah 3

La crainte révérencielle d'Allah &%
Tirer profit de sa vie pour son Au-dela

Le repentir sincere

94

15

31
46
54
63
68
73
77
79
84
91



