
Spiritualité musulmane
Textes choisis

 

TAZKIYAT  

AL QOULOÛB

LA PURIFICATION 

DES CŒURS
LA VOIE VERS LE PARADIS

SÉLECTION ET TRADUCTION 

DR HASSAN AMDOUNI





La Purification Des Cœurs

5

Aboû Hâmid al-Ghazâlî (Qu’Allâh lui accorde Sa Miséricorde) a 
dit : « La nature de la morale consiste à éliminer de son cœur toutes 
les mauvaises habitudes que la Loi a définies, et de les éviter et de s’en 
détourner comme on tend à éviter tout ce qui est saleté ! »

Ibn al-Qayyim (Qu’Allâh lui accorde Sa Miséricorde) a dit :  
« Le plus indigent des hommes à l’égard d’Allâh est le plus riche d’entre 
eux en Lui. Celui d’entre eux qui est le plus enclin à faire preuve d’hu-
milité à son égard, c’est celui là le plus puissant. Le plus faible d’entre 
eux devant Allâh, c’est celui là le plus fort. Celui qui, parmi eux, se 
considère le plus ignorant, c’est celui là le plus connaisseur d’Allâh. 
Celui qui d’entre eux récuse le plus son âme, c’est celui-là le plus proche 
de la satisfaction d’Allâh. La richesse en Allâh et l’indigence à Son 
égard sont liés, de l’une s’ensuit nécessairement l’autre. »



La Purification Des Cœurs

7

Au Nom d’Allâh, Très Clément par essence,  
Le Très Miséricordieux par excellence

Nous remercions Allâh (U), et demandons Son aide, Son 
pardon, et Sa protection contre le mal de nos âmes, et les méfaits 

de nos œuvres.

Celui qu’Allâh guide nul ne peut l’égarer. Et celui qui s’égare nul ne 
peut le guider. Et nous témoignons qu’il n’y a d’autre dieu, qu’Allâh 
l’Unique sans associé.

Et nous témoignons que Mouhammad (r) est Son serviteur et Son 
Messager.

Voici une sélection des différentes œuvres des maîtres de « la 
Tazkiya » musulmane. Parmi les Compagnons (Qu’Allâh soit satisfait 
d’eux) : Aboû Bakr, ‘Oumar, ‘Outhmân, ‘Alî, Aboû Ad-Dardâ’, Ibn 
‘Abbâs, ‘Abd-Allâh Ibn Mas‘oûd, Notre mère ‘Â’icha, Khabbâb, ‘Abd-
Allâh Ibn ‘Oumar, Salmân. 

Les Compagnons des Compagnons et leurs Suivants (Qu’Allâh 
leur accorde miséricorde) : Al Hasan Al Basrî, Qatâda, ‘Oumar Ibn 
‘Abd Al ‘Azîz, Moujâhid, Ibn Al Moubârak, Soufyân Ibn ‘Ouyayna, 
Chourayh, Sa‘îd Ibn Joubayr, Ach-Châfi‘î, Yahyâ Ibn Mou‘âdh. Et 
autres maîtres de la tazkiya : Sahl, Al Foudayl Ibn ‘Iyâd, Aboû Hâmid 
Al Ghazâlî, Al Jounayd, Ach-Chiblî, Ibn Taymiya, Ibn Al Qayyim, 
Dhoû An-Noûn…

Nous mettons cette sélection commentée entre les mains des 
croyants pour qu’ils en tirent profit dans leur cheminement vers 
Allâh (U). Un cheminement clairvoyant loin de toute innovation et 
conforme à la Sounna du Prophète (r). 



La Purification Des Cœurs

8

Allâh (U) dit : ( Fais preuve de patience [en restant] avec ceux qui 
invoquent leur Seigneur matin et soir, désirant Sa Face. Et que tes yeux 
ne se détachent point d’eux, en cherchant (le faux) brillant de la vie sur 
terre. Et n’obéis pas à celui dont Nous avons rendu le cœur inattentif 
à Notre Rappel, qui poursuit sa passion et dont le comportement est 
outrancier. ) (Ste 18/V.28) 

Aboû Bakr (Qu’Allâh soit satisfait de lui) a dit :

« La dignité est l’ornement de la pauvreté.
La reconnaissance est l’ornement du bienfait.
La patience est l’ornement de l’épreuve.
L’indulgence est l’ornement du savoir.
L’humilité est l’ornement de l’étudiant.
Les pleurs sont l’ornement de la crainte.
Renoncer à rappeler aux autres ses faveurs est
l’ornement de la bienfaisance.
Le recueillement est l’ornement de la prière. »

  

� Dr Hassan Amdouni



La Purification Des Cœurs

9

La sincérité

La sincérité consiste à ôter à chaque acte que nous accom-
plissons les impuretés qui nous empêcheraient de nous rapprocher 

d’Allâh (U). Nous pouvons nous assurer ainsi que les intentions for-
mulées, pour chaque acte d’adoration, sont vouées exclusivement au 
Créateur dans le but d’atteindre Son Agrément. 

La sincérité est la condition sine qua non pour qu’Allâh (U) accepte 
les actes accomplis, et ce en accord avec la Sounna du Prophète (r). 

Allâh (U) nous l’a ordonné expressément dans le noble Coran : ( Il 
ne leur a été commandé, cependant, que d’adorer Allâh, Lui vouant un 
culte exclusif, de célébrer la prière et de s’acquitter de la Zakât. Et voilà 
la religion de droiture. ) (Ste 98/V.5)

Aboû Oumâma (Qu’Allâh l’agrée) rapporta qu’un homme 
s’approcha du noble Prophète (r) afin de le questionner : « Qu’en 
est-il d’un homme qui nous rejoindrait dans la bataille, mais dont les 
intentions sont la recherche de la gloire et de l’argent. » Le Prophète 
(r) lui répondit : « Il ne reçoit rien ! »

L’homme répéta sa question par trois fois, et par trois fois il obtint 
la même réponse. « Il ne reçoit rien ! »

Le Prophète (r) ajouta : « Allâh n’accepte parmi vos actes, que ceux 
accomplis dans le seul but de Lui plaire. »1 

Aboû Sa‘îd al-Khoudrî (Qu’Allâh l’agrée) rapporte les paroles du 
sermon du Prophète (r) lors du pèlerinage d’adieu : « Qu’Allâh (U) 

1   Sahîh : An-Nisâ’î.



La Purification Des Cœurs

10

bénisse tous ceux qui entendent ces mots et les comprennent, car il est 
possible que tous ceux qui ont accès à ce savoir ne le comprennent pas 
forcément. En effet, le cœur d’un croyant ne devrait pas éprouver de 
l’hostilité ni de la rancœur à l’égard de trois choses : dédier ses actions 
à Allâh (U), donner des conseils aux Imâms des Musulmans et être 
loyal à l’égard de l’ensemble des Musulmans.»2

Ces trois choses ont pour effet de raffermir le cœur du croyant 
qui arrive à les discerner et se retrouve dépourvu de toute fourberie, 
corruption ou méchanceté.

Le serviteur ne peut se libérer de Satan que grâce à sa sincère dévo-
tion, car telles sont les Paroles d’Allâh (U) : ( Par Ta Puissance ! dit 
[Satan]. Je les séduirai assurément tous, sauf Tes serviteurs élus parmi 
eux.) (Ste 38/V.82-83)

Il a été dit qu’un homme sage avait pour habitude de dire : « Ô toi, 
soit un dévot et tu seras pur.» 

Quand quelque bien matériel que ce soit interfère avec notre adora-
tion, notre sincérité se trouvera altérée. Les hommes ne se préoccupent 
souvent que de leurs biens et de leurs désirs. Ils sont rares ces actes 
d’adoration dépourvus d’un objectif ponctuel. Voilà pourquoi il a été 
dit que quiconque arrive à accomplir un simple acte de pure dévotion 
à l’égard du Créateur verra son cœur nettoyé de toute impureté.

Pour être clair, la dévotion est le nettoyage du cœur de toutes les 
impuretés, qu’elles soient infimes ou nombreuses, afin de pouvoir se 
rapprocher du Créateur en étant dépourvu de toute autre motivation 
que celle de Lui plaire. Cette personne doit être dévouée et pure dans 
ses actions, quiconque agit autrement verra la porte de la dévotion lui 
être interdite. Qui que ce soit dont le cœur est écrasé par le désir des 
biens mondains et par les préoccupations et les soucis qui en découlent, 
ne verra aucun de ses actes d’adoration (le jeûne ou la prière) bien 
accueillis sauf de très rares exceptions. 

2   Sahîh : Ibn Mâjah, Ibn Hibbân, d’après Zayd Ibn Thâbit



La Purification Des Cœurs

11

Le remède contre l’amour de ce bas-monde consiste à arrêter les 
désirs mondains, afin de se purifier pour le monde de l’Au-delà. La 
dévotion sincère deviendra alors facile à atteindre. Il y a un grand 
nombre d’actions que le musulman croit accomplir dans le but de plaire 
à Allâh (U), mais dont il s’agit en réalité d’un grand leurre tellement 
il existe de défauts dans celles-ci. 

Il a été rapporté l’histoire d’un homme qui avait pour habitude de 
toujours prier dans le premier rang à la mosquée. Un jour, il fût en 
retard pour la prière, et il se retrouva au deuxième rang. Il se sentit 
mal à l’aise quand les gens le virent au deuxième rang et compris alors 
que tout le plaisir qu’il éprouvait dans sa prière était dû à ce que les 
gens le voyaient au premier rang et l’admiraient pour cela. Voilà com-
ment les actes que nous accomplissons sont rarement dépourvus d’une 
subtile et intangible malice. Ceux qui ne s’en aperçoivent pas verront 
leurs supposées bonnes actions se transformer en péchés le Jour de la 
Résurrection, car telles sont les Paroles d’Allâh (U) :

( Si les injustes possédaient tout ce qui se trouve sur la terre, - et 
autant encore, -ils l’offriraient comme rançon pour échapper au pire châ-
timent le Jour de la Résurrection; et leur apparaîtra, de la part d’Allâh, 
ce qu’ils n’avaient jamais imaginé ; et leur apparaîtront les méfaits qu’ils 
ont commis, et ce dont ils se raillaient les enveloppera.) (Ste 39/V.47-48)

Allâh (U) dit aussi :

( Dis :»Voulez-vous que Nous vous apprenions lesquels sont les plus 
grands perdants en oeuvres? Ceux dont l’effort, dans la vie présente, s’est 
égaré, alors qu’ils s’imaginent faire le bien.) (Ste18/V.103-104)

Ya‘qoûb a dit : « La personne pieuse est celle qui dissimule les 
bonnes actions ainsi que les mauvaises. » 

As-Soûsî a dit quant à lui que « La véritable adoration implique le 
fait de ne plus avoir conscience de se dévouer à Allâh (U), car celui qui 
arrive à percevoir sa dévotion n’a en réalité pas atteint ce degré dans 
la foi. » 



La Purification Des Cœurs

12

Percevoir sa propre dévotion implique de l’admiration et cette der-
nière ne peut entraîner que tristesse alors que dans la pureté il ne peut 
y avoir de la tristesse. Les actes que nous accomplissons doivent être 
dépourvus de toute fausse modestie ou vanité.

Ayyoûb a dit : « Il est beaucoup plus dur pour les personnes qui 
agissent de purifier les intentions premières de leurs actes que de 
mettre ceux-ci en exécution. »

L’intention et sa nature 
L’intention d’une personne n’est pas simplement le fait de dire « J’ai 
l’intention de faire ceci et cela. » L’intention est ce qui déborde de notre 
cœur telle une rivière sortie de son cours et qui a été inspiré par Allâh 
(U). Certes, son chemin sera parfois sans obstacles, mais à d’autres 
moments celui-ci sera semé d’embûches. Le juste, avec un cœur droit, 
accomplira ses bonnes actions le plus normalement du monde. Il aura 
généralement un penchant pour tout ce qui est ancré dans le bien et 
il s’évertuera à le répandre; par contre ceux dont le cœur penche vers 
les affaires de ce bas monde, trouveront difficile voire contraignant 
d’accomplir des actes d’adoration obligatoires.

Le Prophète (r) a dit : « Les actes ne comptent que par leurs inten-
tions. Ainsi, celui qui aura émigré pour Allâh et Son Messager aura à 
son actif un acte consacré à Allâh et Son Messager. Quand à celui qui 
a émigré pour se procurer quelque bénéfice mondain ou pour épou-
ser une femme, alors ce pèlerinage comptera en fonction des objectifs 
désirés. »3

L’imâm Ach-Châfi‘î (Qu’Allâh lui accorde miséricorde) a dit : « Ce 
hadîth est la clé de voûte de toute connaissance. » La phrase : « Les 
actes ne comptent que par leurs intentions… », cela signifie, que ces 
devoirs accomplis en accord avec la Sounna ne seront acceptés et 
récompensés que si, et seulement si, les intentions cachées sont sin-

3   Al Boukhârî et Mouslim



La Purification Des Cœurs

13

cères. Aussi, l’expression « chaque homme n’aura que ce qu’il avait pour 
but », implique que la récompense de chaque acte est proportionnelle à 
l’intention qui se cachait derrière cet acte. C’est pourquoi le Prophète 
(r) nous donne des exemples en nous disant : «… celui qui aura émigré 
pour Allâh et Son Messager aura à son actif un acte consacré à Allâh 
et Son Messager. Quant à celui qui a émigré pour se procurer quelque 
bénéfice mondain ou pour épouser une femme, alors cette émigration 
comptera en fonction des objectifs désirés. »4

Il est donc clair que des actes qui ont l’air apparemment identiques 
à la base, peuvent en réalité être très différents car les intentions der-
rière eux peuvent être aussi éloignées que le bien et le mal. Les bonnes 
intentions ne changeront jamais la nature essentielle des actes prohibés. 

L’ignorant ne doit pas mal interpréter le sens de ce hadîth et se dire 
qu’il suffit de bonnes intentions pour transformer des actes répréhen-
sibles en de bonnes actions. Les dires du Prophète (r) expliquent quels 
sont les actes d’adoration à accomplir. Les actes d’adoration pourraient 
tout simplement se transformer en péchés en raison des intentions 
premières qui se cachent derrière ces actes. Cependant, les mauvaises 
actions ne pourront jamais devenir quant à elles des actes d’adoration, 
même si derrière elles il y à la base de bonnes intentions.5

4   Al Boukhârî et Mouslim
5   Mouslim



La Purification Des Cœurs

14

Le perfectionnement  
du Savoir et sa transmission

De nombreux versets du saint Coran ont prouvé la place importante 
par ceux qui excellent dans le savoir. Allâh (U) dit : 

( Allâh élèvera en degrés ceux d’entre vous qui auront cru et ceux qui 
auront reçu le savoir. Allâh est parfaitement Connaisseur de ce que vous 
faites. ) (Ste 58/V.11)

Allâh (U) dit :

( Est-ce que celui qui, aux heures de la nuit, reste en dévotion, pros-
terné et debout, prenant garde à l’Au-delà et espérant la Miséricorde 
de son Seigneur... Dis : «Sont-ils égaux, ceux qui savent et ceux qui ne 
savent pas ?» Seuls les doués d’intelligence se rappellent. ) (Ste 39/V.9)

Il est de même pour le hadîth où le Prophète (r) a dit : « Quand 
Allâh (U) désire le bonheur de quelqu’un, Il lui accorde la faculté de 
bien comprendre sa religion. »6

Ce cheminement vers la connaissance implique aussi bien les actes 
physiques (exemple : se rendre à pied aux réunions des savants) que 
les efforts psychologiques pouvant être nécessaires à l’apprentissage 
(l’étude ou l’apprentissage par cœur). Allâh (U) rendra le savoir acces-
sible pour tout chercheur véridique, débroussaillant sa voie et lui ren-
dant sa journée plus douce. 

6   Al Boukhârî et Mouslim. 



La Purification Des Cœurs

15

Classification des cœurs

Ibn Qayyim al-Jawziyya (Qu’Allâh lui accorde Sa Miséricorde) 
a dit : « Le cœur vit dans un état de désordre auquel on ne peut 

remédier qu’en se tournant vers Allâh (U). Il contient une solitude que 
seule peut dissiper la proximité d’Allâh (U). Il contient une tristesse 
que seuls peuvent apaiser, le plaisir de Sa connaissance et la sincérité de 
la relation avec Lui. Il contient une anxiété qu’on ne peut calmer qu’en 
étant en accord avec Lui et en se réfugiant auprès de Lui. Il contient 
des feux de regrets que seule peut éteindre l’acceptation de Ses Ordres, 
de Ses Interdits et de Ses Décrets, dans l’attente patiente du moment 
de Le rencontrer. Il contient un manque qui ne peut être comblé qu’en 
L’aimant, en se tournant vers Lui par le repentir, en L’invoquant sans 
cesse, en Lui vouant un culte exclusif. En vérité, la possession de ce bas-
monde et ce qu’il contient ne pourrait jamais combler ce manque !» 
(Madârij as-sâlikîn)

Il est clair que le cœur peut être décrit en tant que chose vivante 
ou morte, cependant nous pouvons aussi le classer dans trois sous-
catégories : le cœur sain, le cœur mort et le cœur malade.

Le Cœur Sain

Le Jour de la Résurrection, seuls ceux qui se présenteront devant Allâh 
(U) avec un cœur sain seront sauvés. Allâh a dit : ( Le jour où ni les 
biens, ni les enfants ne seront d’aucune utilité, sauf celui qui vient à Allâh 
avec un cœur sain.) (Ste 26/V.88-89)

Il a été dit la chose suivante concernant le cœur sain :’ Il s’agit 
d’un cœur dépourvu de toute passion, n’allant jamais à l’encontre 



La Purification Des Cœurs

16

des commandements divins et étant dénué de toute impulsivité qui 
contredirait Sa volonté. » Il est donc étranger à toute forme possible 
d’adoration autre que celle du Créateur. Quand ce cœur aime, il aime 
en Allâh (U) et quand il n’aime pas quelque chose, c’est parce qu’Il ne 
l’aime pas non plus. Quand il donne, c’est pour Allâh (U). Quand il 
s’en abstient c’est aussi pour Allâh (U).

Un serviteur au cœur sain doit prendre le Prophète (r) comme 
modèle unique pour ses actes et ses paroles. Il ne devra jamais donner 
suite à aucune autre croyance, discours ou actes qui soient étrangers à 
Allâh (U) et à Son Messager (r). 

Allâh (U) a dit : ( Ô vous qui avez cru ! Ne devancez pas Allâh 
et Son Messager. Et craignez Allâh. Allâh est Audient et Omniscient. ) 
(Ste 49/V.1)

Le Cœur Mort

Il est tout à fait à l’opposé du cœur sain. Il ne connaît pas de Maître à 
adorer, ni de Commandements Divins à suivre. Il se cramponne à ses 
désirs et à ses passions, puissent-ils attirer le courroux et le méconten-
tement du Créateur. Ses caprices, ses passions et ses haines, ses lubies 
et ses ignorances deviennent l’axe principal de sa vie, « l’imâm » ou 
guide devant aiguiller sa vie. Il s’enivre de ses fantaisies hâtives et éphé-
mères. Ses viles passions le rendent sourd et aveugle donc à tout ce qui 
ne provient pas du diable. S’associer ou chercher la compagnie d’une 
telle personne serait de la folie furieuse, vivre avec elle équivaudrait à 
prendre du poison et se lier d’amitié nous mènerait à notre perdition.

Le Cœur Malade

Il s’agit du cœur qui possède aussi bien une partie malade qu’une partie 
encore saine, vivante. Les actes pencheraient alors vers l’un ou l’autre 
côté du cœur. Il y a en lui de l’amour pour Allâh (U), de la Foi et de 
la sincérité en Lui et tout ceci le garde encore en vie. Cependant ses 
penchants vers le plaisir et la luxure pourraient le mener à sa perdition. 



La Purification Des Cœurs

17

Il est divisé entre deux hôtes : l’un qui l’appelle à rejoindre Allâh (U), 
Son Prophète (r) et al Âkhira, et un autre qui le pousse vers les plaisirs 
mondains de ce bas-monde.

Le premier cœur est vivant, humble et soumis à Allâh, le deuxième 
et fragile et mourant, quant au troisième il vacille entre sa préservation 
ou sa perte.

Symptômes d’un cœur malade 
et les signes d’alerte

Les symptômes d’un Cœur malade

Malgré le fait que son cœur puisse être malade ou sérieusement 
endommagé, le serviteur reste souvent inconscient de sa situation. Il 
pourrait arriver que son cœur vienne à mourir sans qu’il ne s’en aper-
çoive. Les symptômes de sa maladie ou le préambule de son décès sont 
essentiellement marqués par le fait que le détenteur de ce cœur ne se 
rend pas compte du mal qu’il provoque par ses actions. Il reste en effet 
imperturbable, souvent en raison de son ignorance de la vérité et de sa 
vantardise face à la croyance. Il arrive que le cœur plein de vie ressente 
de la peine ou de la douleur face à une situation qui malgré tout le 
dépasse. En effet, il est capable de percevoir le début de la descente en 
enfer sans pour autant réagir. Il préférera parfois mettre de côté la souf-
france que ses actes provoquent plutôt que d’entamer une vraie cure.

Plusieurs signes de la maladie du cœur sont la résultante de son 
détour de la bonne nourriture aux dépens de celle qui est nuisible, 
des bons remèdes au détriment des maladies honteuses. Le cœur pur 
préférera de loin ce qui lui est bénéfique et qui le détournera de tout ce 
qui peut lui nuire ou porter préjudice, tout à l’opposé du cœur malade. 

Ce qui compose essentiellement ce cœur sain est la foi et sa meil-
leure médecine sera toujours le saint Coran.



La Purification Des Cœurs

18

Les signes d’un Cœur sain
Le détenteur d’un Cœur Sain est tel un passant qui dans cette vie d’ici-
bas prend juste les provisions nécessaires pour pouvoir poursuivre son 
chemin. Telles étaient en effet les paroles du Prophète (r), selon Abd 
Âllâh ibn ‘Oumar  (Qu’Allâh l’agrée) : « Soit dans ce monde comme 
un étranger ou un passant. » 

Plus le cœur est malade, plus il désire ce bas monde, il y demeurera 
alors jusqu’à atteindre la place qui lui est réservée. Le cœur sain conti-
nuera à provoquer des questionnements incessants chez son détenteur 
jusqu’à son retour auprès d’Allâh (U), où il sera enfin en paix, tel un 
amoureux qui aura finalement rejoint sa bien-aimée après de longues 
vicissitudes dans son chemin. Ce Cœur n’a besoin d’aucune subsis-
tance en dehors de l’amour pour le Créateur, car après L’avoir invoqué 
il serait inutile de faire appel à qui que ce soit d’autre. Si le détenteur 
de ce cœur venait malheureusement à ne pas accomplir un des actes 
d’adoration journaliers dont il se nourrit, il se verrait aussi désem-
paré qu’un avare après la perte d’une importante somme d’argent. Il 
y mettra alors du temps à se rassasier, tel un être affamé en quête de 
nourriture et boisson.

Yahyâ ibn Mou‘âdh a dit : « Quiconque se plait à servir Allâh (U), 
n’importe qui sera heureux de le servir ; quiconque prend plaisir dans la 
contemplation du Créateur verra les gens prendre plaisir à le contem-
pler lui -même. »

Ce cœur n’a qu’un seul but dans sa vie : l’obéissance la plus sincère 
du Créateur. Il fait en effet plus attention à comment il dépense son 
temps, afin de ne pas le gaspiller inutilement, que le plus minutieux 
des comptables dans la dépense du moindre centime. Quand il est 
dans sa prière, le moindre de ses soucis et craintes s’évanouissent 
pour laisser place à l’adoration de son seigneur. Il ne cesse jamais de 
mentionner Allâh (U) et ne se lasse jamais de le servir. Le soin qu’il 
prend à accomplir ses actions est énorme. Il est aussi très scrupuleux en 



La Purification Des Cœurs

19

s’assurant que les intentions derrière ses actes soient sincères et qu’elles 
aboutissent à de bons résultats.

Ibn Al Qayyim (Qu’Allâh lui accorde Sa Miséricorde) a dit : 
« Les meilleures choses que les âmes ont acquises et les cœurs se sont 
octroyées et grâce auxquelles le serviteur a joui de hautes considéra-
tions dans ce monde et dans l’Au-delà, sont : la science et la foi.

C’est pour cela qu’Allâh (U) a joint l’une à l’autre dans Sa Parole 
vénérée : ( Allâh élève ceux d’entre vous qui ont la foi et ceux qui ont reçu 
la science, de plusieurs degrés. ) (Ste 58/V.11) » 

Les causes provoquant les maladies du Cœur

Ces maladies sont causées principalement par les tentations auxquelles 
le cœur est exposé. Des tentations telles que celles des désirs pour ce 
bas-monde et les frivolités. Houdhayfa ibn al-Yamân, puisse Allâh (Le 
Très Haut être satisfait de lui), a dit : « Le Messager d’Allâh (r) a dit : 
« Les tentations se présentent devant le cœur une par une. Le cœur qui 
en accepte sera souillé d’une tache noire, quand à celui qui les refuse 
se verra démarqué des autres par sa pureté. Les cœurs sont de deux 
sortes alors : le cœur noirci et ressemblant à une assiette qui se serait 
renversée, et le cœur pur, jamais ébranlé par quelque tentation qui soit 
aussi longtemps que la terre et le ciel existeront. Le cœur malade ne 
reconnaît le bien et dénonce le mal que quand cela lui convient. »7

On a pu classer le cœur confronté aux tentations en deux catégo-
ries : Première catégorie :

1  Nous devons savoir qu’un cœur exposé aux tentations les absor-
bera telle une éponge qui retiendrait toute l’eau à l’exception d’une 
tache noire qu’elle laisserait derrière elle. Il continuera ainsi d’ab-
sorber toute nouvelle tentation qui se présente à lui jusqu’au point 
de devenir complètement noirci et corrompu. Arrivé à ce stade, 

7   Mouslim, Kitâb Al Imân.



La Purification Des Cœurs

20

deux maladies très dangereuses le guettent et finiront par le plon-
ger dans la déchéance la plus totale :

- Dû au fait qu’il ne fait plus la distinction entre bien et mal, il n’a 
plus notion de l’ancien et du futur, des actes passés et de ceux 
à venir. Cette maladie peut atteindre de telles dimensions qu’il 
prend le mal pour du bien et vice-versa, la Sounna deviendrai bid‘a 
(innovation hérétique) et vice-versa.

- Le fait d’ériger ses désirs en tant que but à atteindre à la place 
du modèle Prophétique le rendra complètement esclave de ces 
derniers.

2  Un cœur pur dont la foi est forte resplendit par sa lumière. Quand 
il se trouve confronté à de telles tentations il s’y opposera et les 
rejettera, et en faisant ceci la lumière qu’il dégage sera encore plus 
forte.

Les quatre poisons mortels du cœur
Tous les actes de désobéissance sont du poison pour le cœur provo-
quant sa maladie voire sa perte. 

Ibn al-Moubârak (Qu’Allâh lui accorde miséricorde) a dit : « J’ai 
vu des mauvaises actions tuer les cœurs, ces déchéances les mèneront 
forcément à une addiction.»

Tourner le dos aux mauvaises actions, redonne la vie aux cœurs, y 
opposer donc ton cœur est ce qu’il y a de mieux. 

Quiconque est donc concerné par la santé de son cœur dans la vie 
de tous les jours, doit réfléchir sur l’effet de ces poisons et prendre les 
mesures nécessaires pour se protéger. Si par mégarde il en commettait 
une, il devra s’efforcer d’effacer les effets qu’elle aurait pût entraîner 
et chercher le pardon d’Allâh (U). En effet, les mauvaises actions se 



La Purification Des Cœurs

21

voient parfois effacées par des actes pieux. Les quatre poisons sont les 
paroles futiles et superficielles, le regard effréné, le trop plein de nour-
riture et les mauvaises fréquentations. De tous les maux sur cette terre, 
ils sont les plus répandus et ils ont les pires effets sur le comportement 
du cœur.

1 : Les paroles futiles

Il a été rapporté dans al Mousnad, sous l’autorité d’Anas (Qu’Allâh 
l’agrée), que le Prophète (r) a dit : « La foi du serviteur ne sera pas 
saine tant que son cœur ne sera pas sain, son cœur ne sera pas sain tant 
que sa langue ne sera pas correcte. »8

La purification de la foi est conditionnée donc à la purification de 
son cœur et la purification de son cœur est conditionnée à la purifica-
tion de sa langue. 

At-Tirmidhî rapporte sous l’autorité d’Ibn ‘Oumar (Qu’Allâh 
l’agrée) : « Ne parle pas en excès si tu ne mentionne pas Allâh (U), 
ces paroles formulées sans le rappel d’Allâh (U) endurcissent le cœur. 
Il n’y pas de personne plus éloignée d’Allâh que celle au cœur dur. »9

‘Oumar ibn al-Khattâb, puisse Allâh (U) être satisfait de lui, a 
dit : « Une personne qui parle de trop fait souvent des erreurs. Si elle 
fait souvent des erreurs elle ne se comportera pas correctement. Le Feu 
la ciblera donc comme prioritaire étant donné ses nombreux péchés » 

L’homme, par ses actes et ses paroles, sème la semence du bien et 
du mal et le Jour de la Résurrection, il en récoltera les fruits. Ceux qui 
auront semé des bonnes actions et des bonnes paroles récolteront les 
bénédictions et les honneurs qui leur reviennent ; quant à ceux qui 
n’auront semé que les graines du mal et des paroles détestables ne 
récolteront que des regrets et des remords. 

8   Hadîth faible, Al Moundhirî.
9   Hadîth faible, At-Tirmidhî.



La Purification Des Cœurs

22

Aboû Hourayra (Qu’Allâh l’agrée) a dit dans un hadîth : « La 
majorité des gens finissent en Enfer en raison de la moisson de leurs 
bouches et de leurs parties intimes. »10

 Aboû Hourayra (Qu’Allâh l’agrée) a rapporté également, que le 
Prophète (r) a dit : « Le serviteur d’Allâh profère des paroles dont il 
ne réalise pas la portée ou les conséquences qu’elles peuvent générer. 
Voilà pourquoi il risque de se retrouver dans les abîmes de l’Enfer, ces 
derniers étant aussi vastes que la distance séparant l’est de l’ouest. »11

Un hadîth similaire a été transmis par At-Tirmidhî avec de légères 
variantes, le Prophète (r) a dit : « Le serviteur prononcera des paroles 
qu’il croira être sans risque pourtant, à cause de celles-ci, il sera plongé 
dans les profondeurs de l’Enfer aussi loin que comptent septante 
automnes. »12

‘Ouqba ibn ‘Âmir (Qu’Allâh l’agrée) a dit : « J’ai dit : ‘ Ô Messager 
d’Allâh, quelle est pour nous la meilleure façon de survivre ?’ Il (Prière 
et Bénédiction d’Allâh sur lui) répondit : « Prends garde à ta langue, 
fais de ta maison un havre d’intimité et pleure tes mauvaises actions.»13

Il a également été rapporté sous l’autorité de Sahl ibn Sa‘d (Qu’Allâh 
l’agrée), que le Prophète (r) a dit : « Quiconque se porte garant pour 
ce qui se trouve entre ses mâchoires et entre ses jambes, je lui garantis 
l’Eden. »

Aboû Hourayra, (Qu’Allâh l’agrée) être satisfait de lui, rapporte 
que le Prophète, (r) a dit : « Que celui qui croit en Allâh (U) et au 
Jugement Dernier dise du bien ou qu’il se taise !»14

Parler est donc une bonne chose, si ce dernier est correct, dans 
le cas contraire cela devient interdit. Le Prophète (r) a dit  à ce 
sujet : « N’importe quelle parole que l’enfant d’Adam prononce se 

10   Hadîth sahîh, At-Tirmidhî, Ahmad, Al Hâkim et Ad-Dhahabî.
11   Al Boukhârî et Mouslim 
12   At-Tirmidhî a affirmé que ce hadîth était hasan gharîb
13   At-Tirmidhî l’a jugé hasan. Rapporté, aussi, par Aboû Nou‘aym 
14   Al Boukhârî , Mouslim.



La Purification Des Cœurs

23

retournera contre lui, à l’exception de son action d’ordonner le Bien, et 
d’interdire le Mal et le rappel d’Allâh Le Tout-puissant. »

Ce hadîth fût rapporté par At-Tirmidhî et Ibn Mâjah, d’après 
Oumm Habîba, (Qu’Allâh soit satisfait d’elle).15

Un jour ‘Oumar ibn al-Khattâb rendait visite à Aboû Bakr 
(Qu’Allâh soit satisfait d’eux) et il trouva ce dernier en train de tirer sa 
langue avec ses doigts. ‘Oumar lui dit : « Arrête-toi par Allâh ! Puisse-
t-Il te pardonner ! » A ce quoi Aboû Bakr lui répondit : « Cette langue 
m’aura emmené dans des endroits dangereux. »16

‘Abd-Allâh ibn Mas‘oûd (Qu’Allâh soit satisfait de lui) a dit : « Par 
Allâh L’Unique ! Rien ne mérite plus ardemment une longue sentence 
de prison que ma langue. » 

Il avait aussi pour habitude de dire : « Ô ma langue, dis du bien et 
tu en tireras profit ; détourne-toi des mauvaises paroles et tu seras en 
sécurité, autrement tu n’auras que des regrets. »

Al Hasan a dit (Qu’Allâh lui accorde miséricorde), quant à 
lui : « Quiconque ne retient pas sa langue ne comprendra jamais sa 
religion. »

Le plus petit des péchés que la langue peut commettre est de parler 
de ce qui ne la concerne point. Le hadîth qui suit nous indique clai-
rement la portée de cette faute : « L’un des mérites de l’influence de 
l’Islam chez une personne est qu’il ne s’occupe plus de ce qui ne le 
concerne pas. »17 

Aboû ‘Oubayda relata que, al-Hasan lui avait dit : « Un des signes 
montrant que le serviteur abandonne son Créateur est qu’il se préoccupe 
de ce qui ne le concerne pas. »

15   At-Tirmidhî et Ibn Mâjah. At-Tirmidhî le qualifie de hasan gharîb. 
16   Aboû Ya‘lâ, Al Bayhaqî et As-Souyoûtî.
17   Sahîh,At-Tirmidhî. 



La Purification Des Cœurs

24

Sahl a dit : « Quiconque parle de ce qui ne le concerne pas n’est pas 
digne de confiance. »

Ainsi, tel qu’il a été expliqué, il s’agit du moindre mal que la langue 
peut provoquer ; il y a en effet des choses bien pires telles que la médi-
sance, le commérage, la tromperie et l’obscénité, le double visage et 
le discours hypocrite, les querelles, la moquerie, le mensonge et la 
dérision qui peuvent définitivement provoquer la ruine du cœur et la 
perte de son bonheur ici-bas ainsi que sa déchéance dans le monde de 
l’Au-delà. Allâh (U) est le Seul auprès de qui nous devons chercher 
du secours.

2 : Le regard effréné

Il est la conséquence du regard qui se pose sur tout ce qui l’attire et 
dont les images restent imprimées dans le cœur. Différentes sortes de 
corruptions risquent de s’installer par la suite dans le cœur du serviteur. 
Elles sont les suivantes :

- Il a été rapporté que le Prophète (r) a dit à ce sujet : « Le regard 
est une flèche empoisonnée de Satan (le maudit). Celui qui baisse 
son regard pour Allâh (U), se verra insuffler dans son cœur une 
brise rafraîchissante le Jour du Jugement. »18

Ach-Chaytân (le maudit) voyage par le regard démesuré, plus vite 
que le vent qui se lève sur une place déserte. Il rend les choses que 
l’œil voit beaucoup plus attirantes qu’elles ne le sont en réalité. Il les 
transforme afin que le cœur en fasse une idole à vénérer. Il lui promet 
des récompenses mirobolantes et attise ce désir en le nourrissant de 
choses interdites. Le serviteur n’aurait jamais commis ces actions s’il ne 
s’était pas laissé entraîner par ces regards déformés par Ach-Chaytân 
(le maudit).

Tout ceci détourne le cœur des choses importantes qui le concernent 
devenant une barrière entre les deux. Le cœur ne retrouve plus le bon 

18   At-Tabarânî, Al Hâkim et Ahmad.



La Purification Des Cœurs

25

chemin et se retrouve dans la voie du désir et de l’ignorance. Allâh (U) 
a dit : ( Fais preuve de patience [en restant] avec ceux qui invoquent leur 
Seigneur matin et soir, désirant Sa Face. Et que tes yeux ne se détachent 
point d’eux, en cherchant le (faux) brillant de la vie sur terre. Et n’obéis 
pas à celui dont Nous avons rendu le cœur inattentif à Notre Rappel, qui 
poursuit sa passion et dont le comportement est outrancier. )(Ste 18/V.28)

Il a souvent été dit qu’il existe une connexion entre l’œil et le cœur ; 
si les yeux ont été corrompus le cœur suivra indéfectiblement. Il devient 
un ramassis déraisonnable de saleté, poussière et pourriture où il n’y a 
guère de place pour Allâh (U) ni pour tout ce qui Le concerne.

Allâh (U) dit : ( Dis aux croyants de baisser leurs regards et de garder 
leur chasteté. C’est plus pur pour eux. Allâh est, certes, Parfaitement 
Connaisseur de ce qu’ils font. ) (Ste 24/V.30)

Il est clair que seul celui qui obéit aux Commandements divins peut 
trouver la joie dans ce bas-monde ; de même, seul le serviteur d’Allâh 
(U) réussira à trouver la paix dans le monde de l’Au-delà. D’ailleurs, 
laisser son regard voyager librement équivaut à envelopper son cœur 
d’un manteau de noirceur comme il est clair que baisser son regard 
pour Allâh (U) l’enveloppe de lumière. 

Allâh (U) dit dans la même sourate que celle citée précédem-
ment : ( Allâh est la Lumière des cieux et de la terre. Sa lumière est 
semblable à une niche où se trouve une lampe. La lampe est dans un 
(récipient de) cristal et celui-ci ressemble à un astre de grand éclat ; son 
combustible vient d’un arbre béni : un olivier ni oriental ni occidental 
dont l’huile semble éclairer sans même que le feu la touche. Lumière 
sur lumière. Allâh guide vers Sa lumière qui Il veut. Allâh propose aux 
hommes des paraboles et Allâh est Omniscient. ) (Ste 24/V.35)

Quand le cœur est rempli de lumière, il attire le bien de toutes 
directions. S’il est dans le noir, les nuages du malin et les afflictions qui 
l’accompagnent viendront l’envelopper.

Relâcher son regard rend le cœur incapable de distinguer entre la 
vérité et la tromperie, entre la Sounna et les innovations ; par contre, 



La Purification Des Cœurs

26

baisser son regard pour Allâh (U), lui insufflera une perspicacité hors 
du commun.

Un homme sage a dit jadis : « Quiconque enrichi sa conduite exté-
rieure par l’obéissance de la Sounna rendra son âme saine. Elle l’aver-
tira désormais afin qu’il détourne ses yeux des interdits et pour qu’il 
s’éloigne de tout ce qui est douteux. S’il se tient donc à ce qui est licite, 
cette vigilance intérieure ne lui fera jamais défaut. »

3 : Le trop plein de nourriture

L’absorption de petites quantités de nourriture est la garantie de la 
tendresse du cœur, sa force de caractère, la faiblesse de son désir et son 
humilité ainsi que la gentillesse du caractère. Al-Miqdâm ibn Ma‘ad 
Yakrib (Qu’Allâh l’agrée) a dit : « J’ai entendu le Messager d’Allâh (r) 
dire : « L’estomac est le récipient qu’Allâh (U) déteste le plus se voir 
remplir. Quelques morceaux devraient être suffisants au fils d’Adam 
pour garder ses forces. S’il devait le remplir, un tiers de celui-ci doit être 
réservé pour la nourriture, un tiers pour la boisson et le derniers tiers 
doit être laissé vide afin qu’il facilite la respiration. »19

L’excès de nourriture peut entraîner de nombreux dégâts. Il mène 
le corps à la désobéissance d’Allâh (U) lui rendant difficile tout acte 
d’adoration. Un estomac trop rempli a causé maintes et maintes fois 
des mauvaises actions refoulant tout rappel d’Allâh (U). 

Quiconque se protège contre les dangers provoqués par l’excès de 
nourriture aura évité un grand péché. Il est évidemment beaucoup plus 
facile au Diable de contrôler une personne ayant rempli son estomac 
avec mets et boissons. Voilà pourquoi on dit souvent : « Restreint les 
chemins du Diable par le jeûne. »20 

19   Ahmad
20   Hadîth da‘îf, n’apparaît pas dans la majorité des sources de la Sounna, mais a 
été mentionné par Al-Ghazâlî dans son Ihyâ.



La Purification Des Cœurs

27

Il a été rapporté que, jadis, il y avait un groupe de jeunes hommes 
de la Tribu d’Israël qui étaient en pleine adoration quand le moment 
de rompre leur jeûne arriva. Un homme se leva alors et leur dit : « Ne 
mangez pas de trop, autrement vous boirez de trop et vous finirez par 
vous allonger et vous endormir. Vous perdrez ainsi beaucoup trop. »

Le Prophète (r) et ses Compagnons, (Puisse Allâh être satisfait 
d’eux), avaient pour habitude de rester sur leur faim assez souvent. 
C’est le cas d’Ibn ‘Oumar et de son père qui, malgré l’abondance de 
nourriture dont ils disposaient, ils avaient adopté les mêmes habitu-
des alimentaires que le Prophète (r). Il a été rapporté que la mère 
des croyants Âïcha, (Qu’Allâh soit satisfait d’elle), a dit : « Depuis son 
arrivée à Médine et jusqu’à son décès, la famille de Mouhammad ne 
mangea jamais du pain de blé plus de trois nuits d’affilée. »21 

4 : Les mauvaises fréquentations

Les mauvaises fréquentations sont un mal chronique qui provoque 
malheureusement d’énormes dégâts. Combien des fois ne nous trou-
vons-nous pas éloignés du rappel d’Allâh (U) à cause des gens qui 
nous entourent ? 

Ces gens sèment la discorde dans le cœur des croyants, ce sentiment 
dont même le passage du temps n’arrive pas à effacer les dommages.

Le serviteur devrait tirer profit à chaque occasion de ses compa-
gnons. Dans ce but, il devrait classer les gens en quatre catégories et 
prendre garde à ne pas mélanger celles-ci, autrement le diable trouve-
rait de quoi se faufiler entre elles.

Première catégorie

Il s’agit des personnes dont la compagnie nous est aussi indispensable 
que la nourriture dont nous avons besoin pour survivre. Ils sont pré-
sents quand le serviteur a besoin d’eux mais une fois leur aide apportée, 

21   Al Boukhârî



La Purification Des Cœurs

28

ils se retirent jusqu’à ce qu’on les requière à nouveau. Ils deviennent 
donc indispensables. Ce sont des êtres qui possèdent les connaissances 
religieuses qui font défaut à beaucoup de croyants. Ils connaissent les 
commandements divins, les intrigues du malin, les maladies de l’âme 
ainsi que les remèdes nécessaires à sa guérison. Ils vous veulent du 
bien pour Allâh (U), Ses Prophètes et Ses serviteurs. L’association du 
croyant avec ce genre de personnes est un bien pour sa religion.

Deuxième catégorie

Nous avons là des gens dont la présence est comme un médicament. 
On fait appel à eux seulement quand la maladie se déclare car, quand 
on se porte bien on n’a nullement besoin d’eux. La fréquentation de ces 
personnes nous est parfois bénéfique dans les affaires qui touchent à la 
vie de tous les jours (moyens de subsistance, commerce, consultations) 
Cependant, une fois leur rôle accompli, il ne serait pas souhaitable 
pour le serviteur de continuer à traiter avec eux.

Troisième catégorie

La présence de ces individus est totalement nuisible. Leur fréquenta-
tion se transforme en un mal qui peut ronger le serviteur de l’intérieur 
et souvent le mal qui en découle est incurable. Aucun profit ne sera 
jamais tiré de cette fréquentation, ni dans la vie d’ici bas ni dans celle 
de l’au-delà. En les fréquentant on perd aussi bien son temps que sa 
religion. Et si, malgré les mises en garde, ce genre de compagnon établi 
son emprise sur le serviteur, celle-ci s’avérera fatale voire terrifiante.

Parmi ces mauvais individus se trouvent ceux dont le parler ne sera 
jamais bénéfique au croyant et sur qui on ne pourra jamais compter. 
Ils n’écoutent jamais leur âme, qui a pour but de les remettre dans le 
droit chemin. Quand ils parlent, leurs paroles blessent les auditeurs 
tels les coups portés par une canne. Ils causent le chagrin de ceux qui 
les entourent alors qu’ils sont persuadés d’être tendres et affectueux. 
Quand ils se taisent, leur silence est plus pesant qu’une meule qui serait 
trop lourde pour accomplir sa tâche.



La Purification Des Cœurs

29

La présence souvent inévitable de tels individus peut être pesante 
pour le cœur d’un vrai croyant. En effet, le monde est rempli de pareilles 
personnes et parfois on est obligés d’être en contact, voir même de tra-
vailler avec eux. Quand un tel rapport s’installe, le croyant devra tout 
simplement avoir un bon comportement, protégeant son âme jusqu’à 
ce qu’Allâh (U) lui offre une issue à cette situation déplaisante.

Quatrième catégorie

Il s’agit de ceux dont la simple présence attire la ruine et la perdi-
tion. Cela équivaut à prendre du poison car si leur victime ne trouve 
pas très vite un antidote, elle décède. Beaucoup de personnes appar-
tiennent à cette dernière catégorie. Il s’agit de ceux qui sèment les 
innovations religieuses et la mécréance. Ils ont abandonné la Sunna du 
Messager d’Allâh et invoquent d’autres croyances. Ils appellent sunna 
ce qui est en réalité une innovation et vice versa. Un homme avec un 
intellect quelconque ne devra jamais s’asseoir avec eux ni fréquenter 
leurs assemblées, sous peine de voir son cœur tomber malade jusqu’à 
défaillir.

La nourriture du Cœur
 Il doit être bien compris par le croyant que les actes d’obéissance sont 
essentiels au bien être de son cœur, aussi bien que la nourriture et la 
boisson le sont pour son corps. Toute mauvaise action est aussi néfaste 
que de la nourriture avariée et blessera inévitablement le cœur.

Le serviteur ressent le besoin de louer Son Seigneur, (Puissant et 
Glorieux), car il a constamment besoin de l’aide et du secours de Son 
Créateur. Afin de pourvoir au bon fonctionnement de son corps, il 
suivra un régime strict et si, par mégarde, il avalait des aliments inter-
dits il délivrerait son estomac de ceux-là. Cependant, le bien-être du 
cœur du serviteur est de loin plus important que celui de son corps. 
Car, même s’il est clair qu’une vie saine épargnerait le corps de la plu-



La Purification Des Cœurs

30

part des maladies de ce bas-monde, un cœur sain procurera au croyant 
le bonheur non seulement ici-bas mais aussi dans l’au-delà.

D’un autre côté, alors que le décès du corps éloigne définitivement 
le serviteur de ce monde, quand le cœur meurt il s’ensuit inéluctable-
ment une angoisse, une appréhension sans fin. Un homme sage avait 
dit à juste titre jadis : « Comment est-il possible que la plupart des 
gens pleurent le décès des personnes alors qu’ils ne pleurent jamais 
pour ceux dont le cœur est mort ? Et cette mort est de loin bien plus 
tragique ! »

Après avoir clairement démontré que les actes d’adoration sont 
essentiels à la bonne santé du cœur d’un croyant, il s’ensuit une liste 
établissant les plus importants parmi eux :

- Le dhikr (le rappel ou l’évocation d’Allâh (U),

- La récitation du noble Coran (tilâwat al Qour’ân), 

- La demande du pardon d’Allâh (U) (al istighfâr),

- Les invocations régulières (ad-dou‘â’),

- La demande de la bénédiction et de la paix d’Allâh (U) sur le 
Prophète (r) et sur sa famille (as-salât ‘alâ Rasoûl Allâh),

- Les prières pendant le dernier tiers de la nuit (qiyâm al-layl).



La Purification Des Cœurs

31

L'évocation d’Allâh U et  
la recitation du noble Coran

Ibn Mas‘oûd (Qu’Allâh l’agrée) a dit : « La parole la plus hono-
rable, c’est l’évocation de Allâh (U). » 

Ibn Taymiyya (Qu’Allâh lui accorde miséricorde) a écrit : « Le 
rappel d’Allâh (U) est au cœur ce que l’eau est aux poissons. Savez-
vous ce qui se passe avec les poissons quand on les retire de l’eau ? » 

Chams ad-Dîn ibn al Qayyim a recensé les huit bénéfices issus du 
rappel d’Allâh dans son livre al-Wâbil as-Sayyib. 

Nous en rappellerons ici certains, même si nous conseillons au lec-
teur de se référer au livre d’origine en raison de l’immense qualité de 
l’ouvrage en question.

Le Rappel d’Allâh (U) est le meilleur aliment possible pour le cœur 
et pour l’âme. Si on prive le serviteur du dhikr, le cœur se flétrit tel 
un corps privé de nourriture. Le Rappel d’Allâh (U) éloigne Satan, 
l’affaiblit et l’étouffe. Il est prononcé dans le but de plaire au Créateur, 
Miséricordieux et Clément ; il éloigne le désespoir et la mélancolie de 
notre cœur afin de lui apporter de la joie et de plaisir. Il remplit le cœur 
et le visage de lumière et procure de la dignité et de la gentillesse à celui 
qui effectue ce Rappel. Il inculque l’amour d’Allâh (U) et Sa crainte. 
Allâh (U) a dit dans son Livre sacré : ( Souvenez-vous de Moi donc, 
Je vous récompenserai. Remerciez-Moi et ne soyez pas ingrats envers 
Moi. ) (Ste 2/V.152)



La Purification Des Cœurs

32

De serviteurs pourvus d’aussi bons cœurs ne peuvent que recevoir 
la miséricorde d’Allâh, car ils se tiennent toujours à l’écart de ce qui 
est interdit. En effet, l’honneur et la miséricorde apportés par le dhikr 
sont tels, que l’on ne pourrait jamais les atteindre par un autre moyen. 

Aboû Hourayra (Qu’Allâh l’agrée) rapporte que le Prophète (r) 
a dit : « Quiconque prononce les paroles : ‘Il n’y a de Allâh qu’Allâh, 
l’Unique et sans associés. Il est le Souverain et toutes les louanges Lui 
sont dues. Il a le pouvoir sur toute chose’, une centaine de fois par 
jour, il aura la même récompense que s’il avait affranchi une dizaine 
d’esclaves. Une centaine de bonnes actions seront aussi portées à son 
actif et une centaine de mauvaises actions lui seront effacées. Quelle 
meilleure protection que les invocations contre l’influence de Satan !» 

Jâbir (Qu’Allâh l’agrée) rapporte que le Prophète (r) a 
dit : « Quiconque dit : ‘Gloire à Allâh (U) et à Lui les louanges’, aura 
un palmier planté pour lui dans le Jardin de l’Eden. »22

Ibn Mas‘oûd, (Puisse Allâh, Le Très Haut, être satisfait de lui), 
a dit : « Louer Allâh (U), est plus cher à mon cœur que dépenser le 
même nombre de dinars dans le sentier d’Allâh.»

Le Rappel est aussi un remède pour les cœurs endurcis. Un homme 
dit une fois à al-Hasan : « Ô Aboû Sa‘îd, j’ai à me plaindre de la dureté 
de mon cœur. » Il lui répondit alors : « Adoucit-le par le Rappel 
d’Allâh »

Makhoûl a dit quand à lui : « Le Rappel d’Allâh est un signe de 
bonne santé. Le rappel des gens est un fléau. »

Un homme demanda à Salmân (Qu’Allâh l’agrée): « Quels sont les 
actes qui sont le mieux récompensés ? » 

Il lui dit : ( N’as-tu donc pas lu la Parole d’Allâh (U) : «  Le rappel 
d’Allâh est, certes, ce qu’il y a de plus grand. Et Allâh sait ce que vous 
faites. ) (Ste 29/V.45)

22   At-Tirmidhî



La Purification Des Cœurs

33

Abû Moûsâ (Qu’Allâh l’agrée) rapporta jadis que le Prophète (r) a 
dit : « La différence entre celui qui se souvient de Son Créateur et celui 
qui ne S’en souvient pas est semblable à la différence entre le vivant et 
le mort ! »23

Abd-Âllâh ibn Bousr (Qu’Allâh soit satisfait de lui) raconta com-
ment un vieil homme avait demandé au Prophète (r) la chose sui-
vante : « Les chemins vers le bien sont si nombreux que je ne peux 
pas les emprunter tous. Conseille-moi celui que je pourrai emprunter 
sans y être si accablé au point d’être tenté de l’abandonner. » Alors, 
le Prophète (r) lui répondit : « Prends garde à ce que ta langue soit 
toujours fraiche par le Rappel constant d’Allâh (Le Très Haut).»24

Le rappel continuel d’Allâh (U) prédispose favorablement le servi-
teur pour le Jour de la résurrection. Il l’empêche de suivre les mauvais 
chemins comme la médisance et la calomnie. Ceux qui ont donc ouvert 
les portes du rappel auront leurs entrées chez leur Seigneur, Le Tout-
puissant et Le Très-Haut. S’il trouve la bonne porte, que demander de 
plus dans la vie ? Il est clair que s’il perd cette opportunité il aura tout 
perdu. 

Il existe nombreuses formes de dhikr: 

- L’évocation d’Allâh (U) par Ses Noms Sublimes ; 

- Le rappel de Ses Attributs de perfection ; 

- Les louanges et les remerciements ; 

Il y des exemples comme : 

 - Gloire à Allâh  (Soubhâna Allâh) ; Toutes les louanges sont pour 
Allâh : (Al Hamdou li-llâh),  Il n’y d’autre dieu en dehors d’Al-
lâh : (Lâ ilâha illâ Allâh).

23   Al Boukhârî, Al Hâkim.
24   At-Tirmidhî



La Purification Des Cœurs

34

Le Très Miséricordieux, entend tout ce que Ses serviteurs disent et 
Il exauce leurs demandes entend leurs supplications. 

- La meilleure forme de Rappel reste la récitation du saint Coran, 
car celui-ci contient des remèdes qui peuvent guérir le cœur de 
toutes ses afflictions. Allâh (U) nous dit : ( Ô gens! Une exhor-
tation vous est venue, de votre Seigneur, une guérison de ce qui est 
dans les poitrines, un guide et une miséricorde pour les croyants. )
(Ste 10/V.57)

Allâh (U) dit aussi :

( Nous faisons descendre du Coran, ce qui est une guérison et une 
miséricorde pour les croyants. Cependant, cela ne fait qu’accroître la 
perdition des injustes. ) (Ste 17/V.82)

La plupart des maladies qui touchent le cœur trouvent leurs ori-
gines dans le désir et le doute, mais le Coran est le remède nécessaire. 
Il guérit en effet des dégâts provoqués par le doute, car ce dernier 
porte atteinte au savoir, à la compréhension et à la vision du monde du 
serviteur. Tout ceux qui étudient le Coran en l’assimilant à travers leurs 
cœurs, seront à même de reconnaître la vérité et le mensonge aussi bien 
qu’ils distinguent le jour de la nuit. 

La guérison des maladies découlant du désir est possible grâce au 
Coran car celui-ci apporte sagesse et bons conseils. Il nous recom-
mande d’éviter les avantages mondains au détriment du désir d’Al 
Âkhira.

Le Prophète (r) a dit :  « Tous ceux qui aiment Allâh (U) et Son 
Messager doivent lire le Coran. »25

Le noble Coran est aussi la meilleure façon pour le croyant de se 
rapprocher de Son Seigneur (U). 

Khabbâb ibn al-Arat (Qu’Allâh l’agrée) a dit à un homme : 
« Rapproche-toi de Ton Seigneur autant que tu peux, et rappelle toi 

25   Hadîth da‘îf, d’après Ibn Hajar.



La Purification Des Cœurs

35

que la meilleure façon de le faire est d’invoquer Ton Seigneur en uti-
lisant Ses propres mots. » 

La meilleure forme de Rappel est sans aucun doute la récita-
tion du Livre d’Allâh, (Le Très Haut, Le Très Miséricordieux), Qui 
dit : ( Ceux qui ont cru, et dont les cœurs se tranquillisent à l’évocation 
d’Allâh». N’est-ce point par l’évocation d’Allâh que se tranquillisent les 
cœurs ? ) (Ste 13/V.28)

 Lire le noble dans son foyer est un bienfait immense et il n’en résulte 
que du bien, Aboû Hourayra (Qu’Allâh l’agrée) disait : « Le foyer dans 
lequel on récite le Coran devient spacieux pour ses habitants, les Anges 
s’y pressent, les diables le fuient et sa subsistance devient abondante. 
Quant au foyer dans lequel on ne récite pas le Coran, il devient étroit 
pour ses habitants, les Anges le fuient, les diables y installent leur rési-
dence et sa subsistance diminue. »

La recherche de la Grâce  
du Seigneur et de Son Pardon

L’indulgence et le pardon sont infaillibles pour se protéger des consé-
quences des péchés. La demande de clémence et du pardon du Créateur 
sont mentionnés à maintes reprises dans le Coran : Allâh (U) dit : 

(  Et implorez le pardon d’Allâh. Car Allâh est Pardonneur et Très 
Miséricordieux. ) (Ste 73/V.20)

(  Ce sont, les endurants, les véridiques, les obéissants, ceux qui 
dépensent [dans le sentier d’Allâh] et ceux qui implorent pardon juste 
avant l’aube. ) (Ste 3/V.17)

(  Quiconque agit mal ou fait du tort à lui-même, puis aussitôt implore 
d’Allâh le pardon, trouvera Allâh, très certainement, Pardonneur et 
Miséricordieux. ) (Ste 4/V.110)



La Purification Des Cœurs

36

On associe fréquemment la recherche du pardon avec le repentir. 
Dans ce cas précis la demande de repentir se fera par la langue. Le 
serviteur garde l’espoir qu’Allâh (U), dans ses suppliques, l’écoute et, 
si telle est Sa Volonté, lui pardonne. En effet, le repentir éloigne, le 
corps et le cœur des mauvaises actions. De surcroît, si les invocations 
émanent d’un cœur profondément troublé par les mauvaises actions 
commises, il ne pourrait pas y avoir de meilleur repentir. Des moments 
propices pour ces invocations sont immédiatement après la prière ou 
pendant les premières heures de la matinée.

Il a été rapporté que Louqmân (le sage) a dit autrefois à son fils :  
« Ô mon fils, habitue ta langue à demander le pardon d’Allâh (U), 
car il y a des moments propices pendant lesquels Allâh (U) répond au 
serviteur qui L’implore. » 

Al Hasan a dit : « Demandez le pardon d’Allâh (U) le plus fré-
quemment possible (dans vos maisons, à table, sur la route, dans 
le marché, dans vos réunions….) Vous ne pouvez pas savoir à quel 
moment Il vous accordera Sa clémence. »

Aboû Hourayra rapporte que le Prophète (r) a dit : « Je le jure par 
Allâh (U) que je me tourne vers Allâh à la recherche de Son pardon 
plus de soixante dix fois par jour. » 

Il a aussi dit : « J’ai entendu le Messager d’Allâh (r) dire : « Quand 
un serviteur commet un péché il dit tout simplement : Ô Allâh, j’ai 
commis un péché, pardonne-moi.’ Allâh (U) dit alors :’Mon serviteur 
sait que Son Seigneur pardonne les péchés et qu’Il peut l’aider ? Je par-
donne donc Mon serviteur.’ Peu de temps après, l’homme commet un 
nouveau péché et s’exclame :’Ô Mon Seigneur, j’ai recommencé et j’ai 
commis un nouveau péché. S’il te plaît, accorde-moi Ton pardon.’ Son 
Seigneur dira alors :’Mon serviteur sait que Son Seigneur pardonne les 
péchés et qu’Il peut l’aider ? Ô serviteur, fait comme il te plaira, car Je 
t’ai garanti Mon pardon ! »26 

26   Al Boukhârî et Mouslim 



La Purification Des Cœurs

37

Lui, Le Très Haut dira ça par trois fois. Que devons nous com-
prendre par là ? 

Allâh (U) accorda Son Pardon à Son serviteur, car ce dernier a 
cherché à chaque fois la clémence de Son Créateur. Il est clair qu’il en 
sera ainsi tant que le repentir ne sera pas accompagné de l’intention 
de recommencer les péchés. Autrement dit, l’intention première du 
repentir doit être dépourvue de toute malveillance. 

La mère des croyants Âïcha, (Puisse Allâh être satisfait d’elle), a 
dit : « Heureux soit-il celui qui trouve à son actif, le Jour du Jugement 
Dernier, de nombreuses invocations demandant le pardon du Créateur.»

En somme, la recherche du pardon divin est une cure contre toute 
mauvaise action.

Alî ibn abî Tâlib, puisse Allâh (U) être satisfait de lui, a dit 
naguère : « Allâh (U) n’insuffle jamais chez Son serviteur la recherche 
de repentir s’Il a prévu de le châtier.»

Les invocations 
Allâh, Le Tout Miséricordieux, nous a ordonné de Le supplier car 
Il a promis de répondre à notre appel. Il a dit à cet effet : ( Et votre 
Seigneur dit : « Invoquez-Moi, Je vous répondrai. Ceux qui, par orgueil, 
se refusent à M’adorer entreront bientôt dans l’Enfer, humiliés.» ) (Ste 
40/V.60)

 Loué soit Le Créateur, Le Tout Puissant, Qui est d’une Générosité 
sans limites et d’une Miséricorde infinie. Il a accordé au serviteur le 
meilleur des outils pour qu’il satisfasse ses besoins et afin qu’il accom-
plisse des actes d’adoration dont la récompense n’a pas de limites. 
Cependant, dans le cas où le serviteur serait négligent, il sera sévère-



La Purification Des Cœurs

38

ment réprimandé, car le Prophète (r) a dit : « Ceux qui ne supplient 
pas leur Créateur, encourent Son courroux. »27

Allâh, (U), dit à ce sujet :

( N’est-ce pas Lui qui répond à l’angoissé quand il L’invoque, et qui 
enlève le mal, et Qui vous fait succéder sur la terre, génération après 
génération, - Y a-t-il donc une divinité avec Allâh? C’est rare que vous 
vous rappeliez ! ) (Ste 27/V.62)

Allâh (U) dit aussi :

( Et quand Mes serviteurs t’interrogent sur Moi. Alors Je suis tout 
proche : Je réponds à l’appel de celui qui Me prie quand il Me prie. Qu’ils 
répondent à Mon appel, et qu’ils croient en Moi, afin qu’ils soient bien 
guidés. ) (Ste 2/V.186)

Allâh (U) dit :

( Et votre Seigneur dit : «Invoquez-Moi, Je vous répondrai. Ceux 
qui, par orgueil, se refusent à M’adorer entreront bientôt dans l’Enfer, 
humiliés». ) (Ste 40/V.60)

Il faut comprendre donc que toute invocation faite correctement 
aura sa réponse de la part d’Allâh (U). Le hadîth suivant vient affirmer 
ceci : « Allâh (U) est L’Eternel et Le Très Généreux et si un homme 
lève ses mains en suppliant, Il ne le laissera pas s’y retourner déçu et 
désappointé.»28

Anas (Qu’Allâh soit satisfait de lui) rapporte que le Prophète (r) 
a dit : « N’arrêtez jamais vos supplications, car ceux qui supplient ne 
seront jamais pauvres. »

Aboû Sa‘îd al-Khoudrî (Qu’Allâh l’agrée) rapporte que le Prophète 
(r) a dit : « Tout musulman qui fait une invocation se verra garantir 
une de ces trois choses par Son Créateur : 

27   At-Tirmidhî, Ibn Mâjah, Al Hâkim, d’après Aboû Hourayra 
28   At-Tirmidhî, Al Hâkim, Aboû Dâwoûd



La Purification Des Cœurs

39

- ce qu’il a demandé lui est accordé,

- ce qu’il a demandé est mis de coté pour lui jusqu’au Jour du 
Jugement,

- ce qu’il a demandé ne lui est pas accordé en prévision des mau-
vaises choses qui auraient pu lui arriver si son invocation lui 
avait été exaucée (ex : cela aurait pu amener à la rupture des liens 
familiaux.) »29

Les règles à observer quand on invoque Son Créateur

Il est nécessaire de choisir un moment spécial pour faire ses invo-
cations, tel le jour de ‘Arafât (pour les jours de l’année), le mois de 
Ramadan (pour les mois de l’année), le vendredi (pour les jours de la 
semaine), et très tôt dans la matinée pour le moment de la journée.

Il est impératif de choisir des situations favorables : quand la pluie 
s’arrête, quand l’armée qui a combattu pour Allâh (U) se retire ou 
quand on se trouve en position de sajda (prosternation). 

Aboû Hourayra (Qu’Allâh l’agrée) rapporte que le Prophète (r) a 
dit : « Le serviteur est tellement proche d’Allâh quand il se prosterne ! 
Augmentez donc vos invocations quand vous vous prosternez. »30

Les mêmes règles s’appliquent aussi au moment d’al adhân et al 
iqâma. Le Messager d’Allâh (r) a dit : « Les invocations que vous 
faites entre al adhân et al iqâma ne seront jamais en vain. »31

Il est bon d’être insistant quand on invoque Son Seigneur tout en 
étant confiant dans Sa réponse. L’Envoyé d’Allâh (r) a dit : « Personne 
d’entre vous ne doit dire :’Ô Allâh, pardonne moi, si tel est Ton plaisir’ 
ou ‘Ô Allâh, ait miséricorde de moi, si telles est Ta Volonté’, mais plutôt 

29   Sahîh, At-Tirmidhî
30   Mouslim
31   Aboû Dâwoûd



La Purification Des Cœurs

40

qu’il soit ferme dans ses demandes, car personne ne peut contraindre 
Allâh (U) à faire quelque chose contre Sa Volonté. »32

Il est aussi recommandé d’avoir ses ablutions au moment des 
invocations ainsi que de répéter celles-ci trois fois. Elles doivent 
toujours commencer par des louanges à Allâh (U), faisant référence à 
Ses Noms ou à Ses Attributs pour ensuite invoquer les Bénédictions 
sur le Prophète (r). Celui qui fait sa demande doit enfin décrire ses 
besoins et faire sa requête. On conclue son invocation par de nouvelles 
prières sur le Prophète (r) et la glorification d’Allâh (U). Il est 
important que les besoins du serviteur soient purs et que la demande 
n’implique pas quelque chose de mal.

Invoquer les Bénédictions et les 
Salutations d’Allâh sur le Prophète béni

Dans un hadîth célèbre, rapporté par Aboû Hourayra (Qu’Allâh 
l’agrée), le Prophète (r) a dit : « Quiconque invoquera les Bénédictions 
d’Allâh (U) sur moi, Allâh lui accordera en contre partie dix 
bénédictions. »33

Ceci est bien évidemment dû au fait que pour chaque bonne action 
accomplie Allâh nous enregistre dix, l’invocation sur le Prophète (r) 
reste sans aucun doute la meilleure chose qu’un Musulman puisse faire. 

Ibn al-‘Arabî a dit : « A tous ceux qui me questionnent sur le mérite 
du verset suivant : ( Quiconque viendra avec le bien aura dix fois 
autant…) (Ste 6/V.160), je lui dirai « Quel grand mérite ! Si le Coran a 
établi qu’une bonne action sera multipliée par dix, les invocations sur 
le Messager d’Allâh (r) sont une si bonne chose qu’elles vous procu-
reront dix rangs au Paradis. Le Prophète nous a bien expliqué que le 
Créateur bénit par dix fois ceux qui invoquent les Bénédictions d’Allâh 

32  Al Boukhârî
33   Mouslim



La Purification Des Cœurs

41

(U) sur lui. Allâh (U), a garanti au serviteur qui se rappelle de Lui, la 
récompense ultime qu’Il se rappellera de lui. Il y sera de même quand 
le serviteur se rappelle de Son Messager (r). »

Al-‘Irâqî a ajouté que ‘les Bénédictions d’Allâh, (U), sur Son ser-
viteur ne sont pas l’unique récompense, car Il lui accorde dix bonnes 
actions supplémentaires à son actif, lui retire dix péchés qu’il aurait pu 
commettre et l’élève de dix rangs.’

Le Prophète (r) a dit : «S’il advenait à ce que je sois mentionné 
devant qui que ce soit, ces personnes devront invoquer les Bénédictions 
d’Allâh (U) sur moi. » Ou aussi : « Le miséreux est celui qui entend 
mon nom et ne prie pas sur moi !» 

Ibn Mas‘oûd (Qu’Allâh l’agrée) rapporte quant à lui, que le Messager 
d’Allâh (r) a dit : « Allâh (U) a fait descendre des Anges afin qu’ils 
m’informent au sujet des bénédictions que ma Oumma invoque sur 
moi. Les plus proches de moi au Jour de la Résurrection seront ceux 
qui ont invoqué fréquemment les bénédictions sur moi. » 

Il est, donc, conseillé d’invoquer fréquemment les bénédictions sur 
le Prophète (r), surtout le jour du vendredi.

 La prière de la nuit 
Allâh (U) a dit : ( Ton Seigneur sait, certes, que tu (Mouhammad) te 
tiens debout moins de deux tiers de la nuit ou sa moitié, ou son tiers. )
(Ste 73/V.20)

Parlant de Ses serviteurs pieux, Allâh (U) dit : ( Qui passent les 
nuits prosternés et debout devant leur Seigneur. ) (Ste 25/V.64)

Le Prophète (r) a dit : « La meilleure prière, après les prières pres-
crites, est la prière de la nuit. »34

34   Mouslim 



La Purification Des Cœurs

42

 Notre mère ‘Â’icha, (Qu’Allâh soit satisfait d’elle), a dit : « L’Envoyé 
d’Allâh (r) avait pour habitude de prier onze raka‘âtes entre la prière 
du Ichâ’ et celle du Fajr. Il faisait son taslîm toutes les deux raka‘âtes 
pour terminer avec celle du Witr. »35

Ibn Mas‘oûd (Qu’Allâh l’agrée) fait mention dans ses rapports des 
récits racontant comment le Prophète (r) a parlé à ceux qui dorment 
toute la nuit jusqu’à l’aurore sans accomplir la moindre prière. Il (r) a 
dit : « Voici un homme dont Satan a uriné dans ses oreilles. »36

L’Envoyé d’Allâh (r) a aussi dit : « Quand vous vous endormez, 
Satan fait trois nœuds à l’arrière de votre tête. Dans chaque nœud il 
expire et prononce les paroles suivantes : « La nuit est si longue, dors 
encore un peu. » Si vous vous réveillez pendant la nuit et que vous 
invoquez Allâh (U), un nœud se défait ; si vous faites votre ablution, 
alors un second nœud se défera et si vous accomplissez votre prière 
vous vous réveillerez le matin en vous sentant plein d’énergie et avec 
l’esprit clair. Autrement, vous vous réveillerez le matin en étant déjà 
fatigué et avec l’esprit embrouillé. »37

Ibn Mas‘oûd (Qu’Allâh l’agrée) avait pour habitude de se lever quand 
tout le monde dormait encore ; on pouvait clairement le reconnaître 
par son fredonnement continuel (du Coran), tel le bourdonnement des 
abeilles, qui ne le quittait plus jusqu’au coucher du soleil. 

Ibn Mas’oûd (Qu’Allâh l’agrée) a dit : « Tant que tu es dans ta 
prière, en vérité, tu ne fais que frapper à la porte du Roi (Allâh). Celui 
qui ne cesse de frapper à la porte du Roi, on finira par lui ouvrir. »

On questionna autrefois Al Hasan à ce sujet en lui demandant 
comment était-ce possible que ceux qui veillaient tard avaient les plus 
beaux visages ? Il répondit : « Car ils sont en excellents rapports avec 
Le Très Haut qui les enveloppe de Sa Lumière pour les récompenser. » 

35   Al Boukhârî, Mouslim, 
36   Al Boukhârî, Mouslim
37   Al Boukhârî, Mouslim 



La Purification Des Cœurs

43

Et il rajouta : « L’homme qui est privé de la possibilité de se lever 
pendant la nuit commettra des péchés. »

Un homme demanda à un sage : « Je suis incapable de rester tard 
la nuit ; donne-moi un remède. » Le sage répondit : « Ne Lui désobéit 
point pendant la journée et Il te gardera éveillé entre Ses Mains pen-
dant la nuit. »

Ibn al-Moubârak (Qu’Allâh lui accorde miséricorde) a dit cette 
sublîme exhortation :

Quand la nuit est dans le noir complet,

On les aperçoit debout dans la pénombre.

La frayeur a chassé leur sommeil et ils se sont levés, 

Alors que ceux qui se sentent à l’abri dorment d’un sommeil de 
plomb ! 

L’ascétisme (Az-zouhd)
Aboû al-Abbâs as-Sâ‘idî (Qu’Allâh l’agrée) raconte : « Un homme 
s’approcha du Prophète (r) et lui dit : « Ô Messager d’Allâh, conseille- 
moi sur la bonne action à faire, afin qu’Allâh (U) m’aime ainsi que 
les autres musulmans. » Il (r) dit : « Détache-toi de ce bas-monde et 
Allâh (U) t’aimera. Détache-toi des biens des gens et ne les envie pas, 
les gens t’aimeront. »38 

Al-Hasan al-Basrî (Qu’Allâh lui accorde miséricorde) a affirmé 
avoir connu des gens d’excellence, il les décrit comme suit : « Ils ne se 
réjouissaient guère quand un bien de ce bas-monde leur était accordé. 
Ils ne se plaignaient pas non plus s’ils venaient à perdre cette chose. 
Il était clair que cette vie leur était aussi insignifiante que la pous-
sière. Parmi eux se trouvaient même ceux qui ne se souciaient pas s’ils 

38   Ibn Mâjah



La Purification Des Cœurs

44

auraient des habits qui pourraient entièrement couvrir leurs corps ou 
des paillasses se faufilant entre eux et le sol. Quand la nuit arrivait, on 
les voyait sur pied, leur front sur le sol et leurs joues ruisselantes de 
larmes, implorant le secours d’Allâh (U) pour le Jour du Jugement 
Dernier. Quand ils accomplissaient une bonne action, ils en étaient 
reconnaissants ; quand ils commettaient une mauvaise action, ils en 
étaient attristés et imploraient le pardon d’Allâh (U) nuit et jour. Par 
Allâh (U), ils n’étaient pas à l’abri de commettre des péchés, mais leur 
continuel repentir les a sauvés. Puisse Allâh (U) être satisfait d’eux et 
leur accorder Sa Grâce. »

Il existe trois degrés dans le zouhd (ascétisme) :

1. Il s’agit de se priver petit à petit de cette vie mondaine, même 
s’il peut rester encore un grand désir pour elle. La personne reste 
préoccupée par ce bas-monde tout en faisant un grand effort pour 
s’en détacher.

2. Cela consiste à être complètement détaché de ce bas-monde tout 
en vivant dans celui-ci. Il est inutile de chercher à l’éviter autre-
ment la récompense serait moindre. C’est le cas d’une personne 
qui donne un dirham sachant qu’elle recevra (dans l’au-delà) deux 
en retour.

3. Ceci concerne ceux qui ont volontairement mis ce monde de côté 
sans le moindre remord pour ce qu’ils ont laissé derrière eux. C’est 
le degré de ceux qui ont échangé un bout de poterie contre le plus 
bout des joyaux.

Quant à Ibn ‘Abbâs (Qu’Allâh l’agrée), il a dit : « L’ascétisme 
(az-zouhd) se résume en trois formes de délaissement, stipulées par 
les lettres : az-zây, al hâ’ et ad-dâl :

- az-zây : le délaissement de la parure (az-zînah) ;

- al hâ’ : le délaissement de la passion (al hawâ) ; 

- ad-dâl : le délaissement de la vie d’ici-bas (ad-dounyâ). »



La Purification Des Cœurs

45

Connaissez-vous l’histoire de celui qui guette son tour à son audience 
avec le Roi ? Une fois arrivé devant la porte, il se voit surprendre par 
un chien. S’il jette un lambeau au molosse, il le distraira peut-être et 
pourra s’introduire chez Son Roi. Ach-Chaytân est comme ce chien, 
il guette les portes qui nous permettraient d’accéder à notre audience 
avec Allâh (U). Il s’évertue à tout prix de nous empêcher d’y entrer, 
même les jours où les portes sont grandes ouvertes. Le monde est ce 
lambeau de tissus que vous pouvez jeter de côté sans remords. 



La Purification Des Cœurs

46

Les états de l ’âme humaine

La totalité des savants, malgré les différences juridiques de leurs 
écoles, sont d’accord pour dire que le moi intérieur se dresse entre 

le cœur et la voie qui mène à Allâh (U). Mettez-le sous silence, ignorez 
ses appels et vous le vaincrez. Allâh (U) vous libérera ainsi la route qui 
mène tout droit vers Lui. Il existe deux catégories de personnes : 

- Ceux dont le nafs a eu le dessus sur eux. Ils ont cédé à leurs désirs 
et obéissent à leurs pulsions. 

- L’autre catégorie englobe ceux qui ont maîtrisé leur moi intérieur. 
Les sages ne disent-ils pas à ce sujet : « La journée de ceux qui 
sont dans la voie d’Allâh (U) se termine par leur victoire sur leur 
nafs, car quiconque arrive à se maîtriser remportera sans aucun 
doute la victoire. Quant à ceux qui se laissent dominer par leurs 
nafs, ils seront sans aucun doute des perdants. »

Allâh (U), dit : ( Quant à celui qui aura dépassé les limites et aura 
préféré la vie présente, alors, l’Enfer sera son refuge. Et pour celui qui 
aura redouté de comparaître devant son Seigneur, et préservé son âme de 
la passion, le Paradis sera alors son refuge. ) (Ste 9/V.37-40)

An-nafs vous pousse à commettre des mauvaises actions et à pré-
férer la vie d’ici-bas au détriment de l’Au-delà. Le cœur est partagé 
entre la crainte d’Allâh (U) et ses pulsions ou ses désirs. Cette dualité 
est souvent une source d’affliction, voire même une grosse épreuve. 

Allâh (U) décrit dans le noble Coran les trois catégories dans 
lesquelles an-nafs peut se trouver : le moi paisible (an-nafs al mout-



La Purification Des Cœurs

47

ma’inna), le moi instable (an-nafs al-lawwâma) et le moi qui penche 
indéfectiblement vers le mal (an-nafs al ammârah bis-soû’).

L’âme paisible  

 an-nafs al moutma’inna

L’âme s’apaise quand le Nom d’Allâh (U) est invoqué et toutes ses 
actions sont dans le but de Lui plaire. 

Elle se retourne souvent vers Lui et elle est impatiente de Le ren-
contrer. Avec cette, si grande proximité, avec le Créateur, l’âme ne peut 
qu’être en paix. Il s’agit de cette âme, qui, à si juste titre au moment de 
son décès, on lui dira : ( Ô toi, âme apaisée, retourne vers ton Seigneur, 
satisfaite et agréée ; entre donc parmi Mes serviteurs, et entre dans Mon 
Paradis.) (Ste 89/V.27-30)

Ibn ‘Abbâs, (Puisse Allâh -Le Très Haut- être satisfait de lui), a dit 
que, ce verset parle de « l’âme croyante et paisible.»

Qatâda, Tâbi‘î, (Qu’Allâh lui accorde miséricorde) a dit : ( L’âme 
du croyant est dans la paix la plus totale. Elle est patiente et heureuse de 
sa proximité avec Allâh (U). Elle connaît les Noms d’Allâh (U) et Ses 
Attributs, ce qu’Il a dit à propos de Lui-même et de Son Messager (r), ce 
qui l’attend après la mort (le départ de l’âme, sa vie dans le barzakh39 et les 
événements qui adviendront le Jour de la Résurrection.) Voilà pourquoi 
elle se soumet à la Volonté d’Allâh (U), car sa reddition Lui est incondi-
tionnelle. Elle n’est jamais insatisfaite et ne se plaint pas, car elle sait que 
tout ce qui lui arrive a déjà été écrit bien avant qu’elle ne fût créée. Allâh 
(U) dit à propos de cela dans Son Livre Sacré : « Nul malheur n’atteint 
[l’homme] que par la permission d’Allâh. Et quiconque croit en Allâh, 
[Allâh] guide son cœur. Allâh est Omniscient. ) (Ste 64/V.11)

39   Terme utilisé pour décrire le lieu de séjour entre ad-dounyâ et al Âkhira, qui 
commence avec la mort du corps et le départ du roûh de celui-ci. 



La Purification Des Cœurs

48

Certains de nos prédécesseurs ont affirmé que de telles âmes ne 
pouvaient qu’appartenir à des serviteurs qui, malgré qu’ils soient affli-
gés par le désespoir, savent que tout vient d’Allâh (U) et à Lui on doit 
se soumettre. La paix qui arrive avec l’excellence, (al ihsân),40se ressent 
par la soumission et la sincérité de l’adoration du croyant. Aucun désir 
ou ambition ne pourrait prendre le dessus sur les Commandements 
divins. Il n’y a rien qui soit en contradiction avec les Attributs Divins, 
car aucune volonté ne viendra s’opposer à Son décret. Ceci est dû à la 
clairvoyance qui a libéré le cœur de son excès de sommeil, lui montrant 
la voie vers les palais qui l’attendent dans l’Au-delà. Quoi de plus juste 
donc que ceci : 

«Âme, prends garde et aide moi dans ma lutte,

à travers l’obscurité de la nuit !

Ainsi nous pourrions, le Jour de la Résurrection,

Nous envoler dans ses hauteurs.»

L’âme instable  

 an-nafs al-lawwâma

Il n’a pas de comportement bien déterminé. Il change souvent, modi-
fiant parfois à sa guise les situations : il se rappelle puis oublie, il se 
soumet et prend aussi la fuite, il sait aimer et détester, se réjouir ainsi 
qu’être triste aussi bien accepter et rejeter, obéir et se rebeller. Il a sou-
vent été dit que le cœur d’un croyant était ainsi. 

Al Hasan Al-Basrî a dit : « Ne vois-tu pas le croyant se faire sou-
vent des reproches ? Ne se demande-t-il pas couramment : « Est-ce 

40   Le serviteur est en totale symbiose avec Allâh (U), car malgré qu’il ne Le voit 
pas, c’est Lui qu’elle adore, car il a la certitude que Lui le voit. 



La Purification Des Cœurs

49

que je veux réellement ceci ? Pourquoi ai-je agit de la sorte ? Etait-ce 
la meilleure solution ?... »

Il se fera évidemment des reproches le Jour de la Résurrection, où 
chacun ne trouvera que sa propre personne à blâmer.

An-nafs ignorante et désobéissante sera blâmée par les Anges et 
Allâh (U) Lui-même. Hors celui qui, malgré ses actes répréhensibles, 
sait qu’il en est le seul responsable ne subira pas ce châtiment. Son atti-
tude est tout à fait louable, car il a malgré tout, la conscience qu’Allâh 
(U) est son seul Maître et vers Lui il retournera. Il endurera ainsi les 
critiques des autres dans sa quête du pardon Divin.

L’âme qui penche vers le Mal  

 an-nafs al ammâra bis-soû’

Il s’attirera, sans aucun doute, tous les châtiments. Sa véritable nature 
cache une âme tournée uniquement vers les mauvaises actions. Nul ne 
pourra jamais se débarrasser de ce mal sans l’aide d’Allâh (U). Voilà 
comment Allâh parle de l’épouse d’al-‘Azîz dans le récit du prophète 
Yoûsouf (Paix sur lui) : ( Je ne m’innocente cependant pas, car l’âme 
est très incitatrice au mal, à moins que mon Seigneur, par miséricorde, 
[ne la préserve du péché]. Mon Seigneur est, certes, Pardonneur et Très 
Miséricordieux. ) (Ste 12/V.53)

( Ô vous qui avez cru ! Ne suivez pas les pas du Diable. Quiconque 
suit les pas du Diable, [sachez que] celui-ci ordonne la turpitude et le 
blâmable. Et n’eussent été la grâce d’Allâh envers vous et Sa miséricorde, 
nul d’entre vous n’aurait jamais été pur. Mais Allâh purifie qui Il veut. 
Et Allâh est Audient et Omniscient. ) (Ste 24/V.21)

 L’invocation prophétique, qui nous a été apprise a une énorme uti-
lité, car elle dit : « Inna al hamda li-llâhi, nahmadouhou, wa nasta‘înou-
hou, wa nastaghfirouh, wa na‘oûdhu bi-llâhi min chouroûri anfousinâ 



La Purification Des Cœurs

50

wa min sayyi’âti a‘mâlinâ : Toutes les louanges sont pour Allâh (U), 
nous Le louons et nous demandons Son aide et Son pardon. Nous 
nous réfugions auprès de Lui contre les maux émanant de nos propres 
personnes et contre le mal de chacune de nos actions. »41

Le mal reste à l’affût, caché dans le nafs et c’est lui qui le pousse 
vers ce qui est blâmable. Si Allâh (U) décidait cependant de laisser le 
serviteur livré a lui–même, il se déchirerait entre le mal qui le ronge et 
les choses qu’il désire. Par contre, si Allâh (U) lui accorde le succès et 
l’aide, il s’en sortira. 

Nous nous réfugions auprès d’Allâh (U) contre le mal qui se trouve 
en nous et contre nos mauvaises actions. 42

Il est donc clair qu’an-nafs est une entité unique, qui a malgré tout 
une humeur changeante : d’une nafs qui tend vers le mauvais (an-nafs 
al-ammâra), le serviteur peut progresser vers une nafs qui se remet en 
question, qui se fait des reproches (an-nafs al-lawwâmah), cette der-
nière pourrait, si elle évolue dans le bon sens, trouver la paix nécessaire 
apportée par la totale soumission de l’âme à son Créateur (an-nafs 
al-moutma’inna). Cette âme paisible a un ange qui le guide et l’assiste. 
Il fait jaillir le bien dans l’âme du serviteur afin qu’il ne désire que ce 
qui est convenable et afin qu’il soit conscient de l’excellence des bonnes 
actions. Il le tient à l’écart des actes répréhensibles en lui montrant leur 
laideur. 

Quant au nafs qui incite au mal, il est clair qu’elle ne peut avoir 
qu’un diable comme allié. Il lui promet d’énormes récompenses et des 
gains sans pareils. Il l’incite pour cela à commettre le mal, la tenant 
par une succession de faux espoirs sur faux espoirs, qui la garderont 
admirative du mal et sous l’emprise de la passion et de Satan.

41   Aboû Dâwoûd et Ibn Mâjah
42   Aboû Dâwoûd et Ibn Mâjah



La Purification Des Cœurs

51

Réduire au silence son nafs
Quand an-nafs est mauvaise, et qu’elle a complètement submergé le 
cœur du croyant, le seul remède possible est de la réduire au silence et 
de la mépriser. 

L’imâm Ahmad a transmis, sous l’autorité de ‘Oumar ibn al-Khat-
tâb, (Qu’Allâh l’agrée), que le Prophète (r) a dit : « La personne sensée 
est celle qui fait taire son nafs, en prévision de ce qui l’attend après sa 
mort ; l’être insensé est celui qui se plie à ses désirs les plus égoïstes et 
espère qu’Allâh (U) accédera à tous ses vœux. »43

L’imâm Ahmad rapporte aussi que ‘Oumar ibn al-Khattâb, 
(Qu’Allâh l’agrée), a dit : « Jugez vous avant que vous ne soyez jugés et 
pesez votre âme avant qu’elle ne soit pesée. » 

Le Jour où vous-même serez réduits au silence, il sera profitable 
pour vous, si vous avez fait de même avec votre nafs. Alors faites-le 
avant qu’il ne soit trop tard car : ( Ce Jour-là vous serez exposés; et rien 
de vous ne sera caché. ) (Ste 69/V.18)

Al Hasan a dit à juste titre que : « Le croyant est responsable de 
son nafs et que s’il la fait taire dans le but de plaire à Allâh (U), alors 
le Jugement sera beaucoup plus clément le Jour du Jugement Dernier. 
Cependant, ce Jour sera pénible pour ceux qui ne se seront pas préparés 
pour ce rendez-vous. » Quand un croyant est distrait par quelque chose 
qu’il aime, il se dit : « Par Allâh (U), tu me plais et j’ai besoin de toi 
mais, malgré tout, il n’y a pas de raison que je te possède et tu resteras 
loin de moi. » Quoi que ce soit, quoi qu’il ait envie, il tiendra tout hors 
de sa vue et au-delà de sa portée. En réfléchissant bien, il se dit : « Je 
ne veux pas véritablement ceci ! Qu’est-ce qui s’est passé pour que je 
perde mon temps ainsi ? Par Allâh (U), je ne m’occuperai plus jamais 
de ceci ! » 

43   At-Tirmidhî, Al Hâkim



La Purification Des Cœurs

52

Les croyants ont reçu de sévères mises en garde dans le Coran contre 
l’indulgence vis-à- vis des plaisirs mondains, car ceux-ci viennent s’im-
miscer entre eux et le Créateur les menant de ce fait à leur perte. Ils 
sont dans ce bas-monde comme des prisonniers se débattant pour se 
libérer de leurs chaînes, ne plaçant leur confiance en rien d’autre qu’Al-
lâh (U). Ils savent très bien qu’ils devront Lui rendre des comptes pour 
ce qu’ils auront entendu, vu ou dit et pour tout ce qu’ils auront fait de 
leurs corps.

( Le Jour où chaque âme se trouvera confrontée avec ce qu’elle aura 
fait de bien et ce qu’elle aura fait de mal; elle souhaitera qu’il y ait entre 
elle et ce mal une longue distance ! Allâh vous met en garde à l’égard de 
Lui-même. Allâh est Compatissant envers [Ses] serviteurs. ) (Ste 3/V.30)

Il existe deux façons possibles pour réduire son nafs au silence : la 
première précède les actes, la deuxième leur emboîte le pas.

La première façon concerne les moments pendant lesquels le croyant 
a des doutes avant d’agir. Il s’agit vraiment d’évaluer la situation avant 
que l’intention de l’acte ne se crée. Il ne se décidera pas tant qu’il n’est 
pas sûr que c’est la bonne démarche. 

Al-Hasan, puisse Allâh (U) être satisfait de lui, a dit : « Puisse Allâh 
(U) accorder Sa Grâce au serviteur qui hésite. Quand il s’aperçoit que 
son acte n’a d’autre but que de plaire à Allâh (U), alors il continue, mais 
par contre, s’il se rend compte que son véritable but n’est pas Allâh (U), 
il se retire. » 

En effet, s’il se rend compte qu’il n’a pas d’alliés, il ne poursuivra pas 
dans son acte, tel le Prophète (r) qui est revenu en arrière sur son idée 
de faire le jihâd contre les Mecquois, avant qu’il n’eût suffisamment de 
vivres et d’alliés pouvant lui garantir le succès. 

Il doit bien être compris que si le croyant trouve le soutien néces-
saire sur lequel il peut compter, il doit au moins entreprendre l’action 
qu’il avait envisagée. Si celle-ci est un succès, ce sera par la seule grâce 
d’Allâh (U). L’échec peut survenir quand le soutien requis vient à 
manquer. 



La Purification Des Cœurs

53

La deuxième possibilité est celle qui implique de s’occuper de son 
nafs après que l’on ait commis une action. Nous trouvons ici trois 
sous-catégories :

o En premier lieu, il s’agit de maîtriser son nafs dans les actes 
d’obéissance qui sont dus uniquement pour Allâh (U). 

Ces actes sont au nombre de six : 

- La sincérité en accomplissant son acte, 

- La dévotion due uniquement à Allâh,

- Suivre l’exemple du Prophète (r),

- Mettre un point d’honneur à bien faire ses actes d’adoration,

- Être conscient de ses propres limites.

o En deuxième lieu, il faut faire comprendre à son nafs, que cer-
taines démarches feraient mieux de rester inachevées plutôt que 
de les mener à bien.

o Troisièmement, il faut arriver à déterminer si l’intention portée 
dans l’accomplissement ou non de certaines actions permises était 
dans le but de plaire à Allâh (U) ou était-elle en réalité pour 
atteindre des gains éphémères dans cette vie d’ici-bas.

Dans l’ensemble, le croyant doit maîtriser son nafs afin d’accomplir 
correctement les actes obligatoires d’adoration. S’il trouve qu’il n’en a 
pas fait suffisamment, il doit veiller à rectifier cette situation soit en 
rattrapant les actes négligés, soit en corrigeant tout ce qui pourrait être 
mal fait dans sa pratique.



La Purification Des Cœurs

54

L’endurance  
As-sabr

A llâh (U) a fait du sabr une monture qui ne chute jamais, 
une épée tranchante et incassable, une arme victorieuse et invin-

cible, une forteresse indestructible et imprenable.

Allâh, Le Glorieux et Le Très Haut, a encouragé dans Son Livre 
ceux qui persévèrent, en leur affirmant qu’Il leur accordera des récom-
penses sans fin. Il a dit : ( Et obéissez à Allâh et à Son Messager; et ne 
vous disputez pas, sinon vous fléchirez et perdrez votre force. Et soyez 
endurants, car Allâh est avec les endurants. ) (Ste 8/V.46)

En vertu de cette compagnie, ils seront victorieux tant dans cette 
vie que dans celle de l’Au-delà. Ils auront accès tant à Ses Bénédictions 
apparentes qu’à celles qui le sont beaucoup moins. Le Créateur (U) 
nous montre que le leadership dans la religion dépend en grande partie 
de la persévérance et de la conviction du croyant. Il nous dit : ( Et 
Nous avons désigné parmi eux des dirigeants qui guidaient (les gens) par 
Notre Ordre aussi longtemps qu’ils enduraient et croyaient fermement 
en Nos versets. ) (Ste 32/V.24) 

Il dit aussi que la persévérance de ceux qui patientent est bonne 
pour eux en affirmant : ( Endure ! Ton endurance [ne viendra] qu’avec 
(l’aide) d’Allâh. ) (Ste 16/V.127)

A travers la persévérance et la crainte d’Allâh (U), aucun complot 
de l’ennemi (aussi blâmable qu’il puisse être) ne pourra l’atteindre, ni 
dans sa personne, ni dans sa foi : ( Mais si vous êtes endurants et pieux, 



La Purification Des Cœurs

55

leur manigance ne vous causera aucun mal. Allâh connaît parfaitement 
tout ce qu’ils font. ) (Ste 3/V.120)

Allâh (U) a également conditionné le succès à la persévérance et 
à la bonne moralité : ( Ô les croyants ! Soyez endurants. Incitez-vous 
à l’endurance. Luttez constamment (contre l’ennemi) et craignez Allâh, 
afin que vous réussissiez ! ) (Ste 3/V.200)

L’affection qu’Allâh (U) porte à ceux qui persévèrent sont le plus 
grand stimulant possible pour tous ceux qui cherchent Sa Voie : ( Et 
Allâh aime les endurants.) (Ste 3/V.146)

 (Très certainement, Nous vous éprouverons par un peu de peur, de 
faim et de diminution de biens, de personnes et de fruits. Et fais la bonne 
annonce aux endurants, qui disent, quand un malheur les atteint : «Certes 
nous sommes à Allâh, et c’est à Lui que nous retournerons». Ceux-là 
reçoivent des bénédictions de leur Seigneur, ainsi que la miséricorde ; et 
ceux-là sont les biens guidés. ) (Ste 2/V.155-157)

La quête d’une place dans l’Eden et le rejet d’en occuper une en 
Enfer, sont les sublimes récompenses espérées par tout croyant qui 
persévère patiemment : ( Vraiment, Je les ai récompensés aujourd’hui 
pour ce qu’ils ont enduré ; et ce sont eux les triomphants. ) (Ste 23/V.111). 

En faisant d’eux les principaux destinataires de ce verset, Allâh (U) 
les a élevés et distingués : ( Dans tout cela il y a des signes pour tout 
homme plein d’endurance et de reconnaissance. ) (Stes 14/V.5)

Voir aussi : (Ste 31/V.30, Ste 34/V.19, Ste 42/V.30)

La persévérance (as-sabr) est une qualité nécessaire pour un croyant. 
Il a beau tourner ses problèmes dans tous les sens, ils seront toujours là. 
Elle est donc essentielle au bon fonctionnement de sa foi, lui permet-
tant de rester dans le droit chemin. Celui qui n’a pas de persévérance, 
n’a pas de foi ou, s’il lui en reste un tant soi peu elle sera insuffisante 
et faible. En effet, une telle personne adore Allâh (U) avec seulement 
une partie de son cœur. Car, s’il trouve du bien dans la vie, il sera 
rassuré sur sa croyance mais s’il est affligé par un quelconque malheur, 



La Purification Des Cœurs

56

il s’éloigne d’Allâh (U) et s’y faisant, il perdra tout dans cette vie d’ici 
bas et dans celle de l’Au-delà. : ( Hâtez-vous vers un pardon de votre 
Seigneur ainsi qu’un Paradis aussi large que le ciel et la terre, préparé 
pour ceux qui ont cru en Allâh et en Ses Messagers. Telle est la grâce 
d’Allâh qu’Il donne à qui Il veut. Et Allâh est le Détenteur de l’énorme 
grâce.) (Ste 57/V.21)

Tous ceux qui désirent sauver leur âme ne doivent jamais négliger 
deux composantes essentielles de la foi : la persévérance et la gratitude. 
Sans elles, il est inutile de vouloir se rapprocher du créateur.

Le vrai sens de l’endurance
Le mot sabr, en arabe, veut dire « persévérance » ou « patience », et il 
implique clairement que le croyant fasse preuve d’une certaine retenue. 

Nous retrouvons ce terme dans la Charî‘a où il implique que l’âme 
adopte un bon comportement, s’abstenant de toute effusion ou agita-
tion, empêchant la langue de se plaindre, les mains de frapper les joues 
ainsi que les larmes de couler.

Il a été dit qu’an-nafs ne pourrait pas avoir de meilleure possession, 
car sans elle, il est impossible de faire quoique ce soit correctement. 
Elle vient la renforcer et rend possible que cette dernière reste dans le 
droit chemin. 

Quand on questionna al-Jounayd (Qu’Allâh lui accorde miséri-
corde), au sujet de la persévérance, il répondit : « Imaginez que vous 
avalez quelque chose d’amer sans qu’aucun signe de dégoût ne se 
manifeste sur votre visage. »

Dhoû an-Noûn al-Misrî (Qu’Allâh lui accorde miséricorde) a 
donné cette définition du sabr : « La persévérance consiste à mettre 
de la distance avec le mauvais et avec les transgressions. Il faut rester 



La Purification Des Cœurs

57

calme quand vous avez l’impression d’être au bord d’un gouffre, et qu’il 
vous apparaît comme impossible que la pauvreté quitte votre maison. » 

Mais il a aussi été dit que la persévérance vous permet de « rester 
ferme et cependant courtois quand le malheur vous atteint, sans monter 
des signes de complainte. »

Un jour un sage homme vit quelqu’un se plaindre à son frère. Il lui 
dit : « Par Allâh ! Ce que tu fais, en réalité, c’est te plaindre de l’Unique 
qui est si Miséricordieux envers toi. Au lieu de cela, tu te plains chez 
celui qui n’a aucune miséricorde de Sa part à te donner !»

Il existe deux sortes de plaintes :

- Dans ce premier cas, il s’agit d’une complainte auprès d’Allâh, 
Le Très Haut et Le Tout Puissant, qui n’est pas indifférent à la 
persévérance de Son serviteur. 

Ainsi on peut lire dans le Livre d’Allâh (U), concernant le pro-
phète Ya‘qoûb (Paix sur lui) : ( Il dit : «Je ne me plains qu’à Allâh de 
mon déchirement et de mon chagrin. Et, je sais de la part d’Allâh, ce que 
vous ne savez pas. ) (Ste 12/V.86) ; et il a dit aussi : ( Ô Belle patience ! ) 
(Ste 12/V.83)

Le Prophète (r) a dit : «Ô Allâh ! Je me plains à Toi de la faiblesse 
de ma force et de mon manque de capacité….»44

- Le deuxième type de complainte concerne les malheurs en s’op-
posant à leur nature et à leur raison d’être. Il est incompatible avec la 
persévérance. L’arène du pouvoir lui est plus familière que celle de la 
patience. Le Prophète (r) a dit : « Il n’y pas de meilleur don que la 
persévérance. »45 

44   Da‘îf, al-Haythamî, Majma‘ az-Zawâ’id 
45   Al Boukhârî, Mouslim



La Purification Des Cœurs

58

En effet, elle est aussi nécessaire an-nafs que le sont les rênes et les 
œillères à la bête de course. Si elle ne les avait pas, elle partirait dans 
toutes les directions. 

Al-Hajjâj a dit : « Tenez votre nafs en échec car, autrement, elle se 
livrera à toutes sortes de méfaits.» 

Puisse Allâh (U) accorder Sa Miséricorde à celui qui met des rênes 
et des œillères à son nafs. Car, par ces mêmes rênes il peut le mener 
vers l’obéissance d’Allâh (U), l’éloignant patiemment et à tout jamais 
de la désobéissance.  

Il a été dit : « Endurance, patience et persévérance composent le cou-
rage du nafs.» 

Endurer avec patience est l’opposé de l’agitation. Car telles sont les 
Paroles d’Allâh, Le Très haut et Le Très Glorieux en parlant des gens 
du Feu et de leur discours : ( Alors, les autres diront : «Si Allâh nous 
avait guidés nous vous aurions certainement guidés. Il est indifférent 
pour nous de nous plaindre ou d’endurer; nous n’avons pas d’échappa-
toire.) (Ste 14/V.21)

Les différentes sortes de l’endurance
  Il existe trois sortes de persévérance et elles dépendent de l’intention 
première : la persévérance en accomplissant des actes d’adoration et 
d’obéissance ; la persévérance en s’abstenant des choses interdites et de 
la désobéissance ; la persévérance face au destin afin que le serviteur ne 
devienne pas colérique dans l’adversité. On a dit a propos de ces trois 
catégories : « Un serviteur doit avoir un commandement à obéir, des 
interdits qu’il doit éviter et endurer l’adversité. » 

Il existe cependant une autre façon de définir l’endurance et la per-
sévérance. La persévérance c’est lorsque l’on a le choix et l’endurance, 
c’est quand on n’a pas le choix. Voilà pourquoi la persévérance du 
Prophète Yoûsouf (Paix sur lui) en refusant les avances de la femme 



La Purification Des Cœurs

59

d’al-‘Azîz a plus d’importance que celle endurée par ses frères, inquiets 
sur son sort, après qu’ils l’aient jeté dans le puits. 

Les hommes ne pourront jamais se passer de la persévérance ; bien 
que celle-ci fluctue entre les commandements auxquels ils obéissent 
ou qu’ils accomplissent, les interdits qu’ils doivent à tout prix éviter, la 
destinée qui doit suivre son cours et les bénédictions pour lesquelles ils 
doivent remercier leur Créateur. 

Etant donné que la condition humaine est ainsi faite, les hommes 
devront persévérer jusqu’à leur mort. 

Dans sa vie, le serviteur rencontrera deux sortes d’événements : cer-
tains sont en accord avec ses désirs et volontés alors que les autres non. 
Dans les deux occasions il devra être patient. La première catégorie 
(avoir la santé, les richesses et le pouvoir) requiert souvent plus de 
persévérance dans plusieurs aspects. 

Tout d’abord, il ne doit jamais placer sa confiance dans ces élé-
ments matériels ; ni être arrogant ou adopter des mauvaises manières 
(exemple : dépenser ses moyens dans une voie qu’Allâh désapprouve). 

Ces dernières pourraient devenir une cause d’ingratitude. 
Deuxièmement, il ne devrait pas devenir soucieux en essayant de les 
procurer. En troisième lieu, il est clair qu’il doit persévérer dans l’ac-
complissement de ce qui est dû à Allâh (U). 

Enfin, quatrièmement, il doit persister dans ses efforts de ne pas 
acquérir des gains illicites

On raconte que tant « les Croyants tout comme les mécréants sont 
capables de persévérer quand les temps sont difficiles, mais seule ceux 
qui ont la qualité de la foi se montrent patients dans les moments 
d’aisance. » 

‘Abd ar-Rahmân a dit : « Nous étions si affligés par nos soucis, et pour-
tant nous persévérions et patientions alors que dans les moments où la 
vie est si facile, nous en sommes incapables. » 



La Purification Des Cœurs

60

Voilà pourquoi le Créateur (U) met en garde Son serviteur contre 
les soucis que peuvent apporter l’argent, les épouses et les enfants :  
( Ô vous qui avez cru! Que ni vos biens ni vos enfants ne vous distraient 
du rappel d’Allâh. Et quiconque fait cela... alors ceux-là seront les per-
dants. ) (Ste 63/V.9)

Les mérites de l’endurance
Oumm Salama, (Qu’Allâh soit satisfait d’elle), rapporte qu’elle enten-
dit le Messager d’Allâh (r) dire : « Tout musulman qui se voit affligé 
par le malheur, doit dire : (Certes nous sommes à Allâh, et c’est à Lui que 
nous retournerons. ) (Ste 2 :156) Ô Allâh, récompense moi dans mon 
malheur et donne-moi beaucoup mieux par la suite.»

Oumm Salama, continua en disant : « Quand Aboû Salama mourut 
j’ai demandé :’Quel musulman est meilleur que Aboû Salama, dont la 
famille fût la première à suivre le Messager d’Allâh dans la Hijra ? J’ai 
dit par la suite l’invocation qu’il (r) nous avait apprise, et Allâh me 
donna comme époux Son Messager (r). »46

Aboû Hourayra (Qu’Allâh l’agrée) relate que le Messager d’Allâh 
(r) a dit : «Le Très Haut, a dit : ‘Je n’ai rien de plus comme récom-
pense pour Mon fidèle serviteur que Mon Jardin, où Je ramènerai les 
meilleurs d’entre eux dans le bas-monde ; ceux qui seront restés sereins, 
patients et pleins d’espoir dans la récompense d’Allâh.»47 

Il a été également rapporté dans les deux Sahîh48, que Âïcha, 
(Qu’Allâh soit satisfait d’elle), relate que le Messager d’Allâh (r) 
a dit : « Tout croyant qui se voit affligé par un malheur, fût-il aussi 

46   Mouslim
47   Al Boukhârî
48   Cette formulation désigne une transmission sûre, contenant des rapporteurs 
honorables et véridiques. 



La Purification Des Cœurs

61

petit que la piqûre d’une épine, aura des mauvaises actions effacées en 
échange. »49

Aboû Hourayra (Qu’Allâh l’agrée) ajouta à ce sujet que le Prophète 
(r) avait dit jadis : « Le croyant continuera à être éprouvé par des soucis 
physiques, monétaires ou familiaux jusqu’à ce qu’il ou elle rencontre 
Allâh (U), entièrement libéré de toute mauvaise action. »50

Certains de nos Prédécesseurs pieux disaient : « Si ce n’était pas 
pour nos épreuves, nous serions arrivés dans al-Âkhira complètement 
démunis.»

Soufyân ibn ‘Ouyayna, a dit au sujet du verset suivant : (  Et Nous 
avons désigné parmi eux des dirigeants qui guidaient (les gens) par 
Notre ordre aussi longtemps qu’ils enduraient et croyaient fermement en 
Nos versets. ) (Ste 32/V.24) ;  la chose suivante : « Quand ils voulurent 
amputer la jambe de ‘Ourwa ibn az-Zoubayr, ils lui demandèrent s’il 
désirait une boisson permettant d’atténuer sa douleur. Il leur répon-
dit :’Allâh (U) m’a envoyé cette épreuve afin de tester mon endurance- 
comment pourrais-je donc aller contre Sa Volonté ?’ »

‘Oumar ibn ‘Abd al-‘Azîz a dit : « Chaque fois qu’Allâh (U) envoie 
une bénédiction à Son serviteur pour ensuite la lui reprendre, et que 
ce dernier endure cette perte patiemment, alors sa récompense  sera en 
retour bien plus importante que celle qu’il avait perdu. » 

Quand Aboû Bakr as-Siddîq, (Qu’Allâh l’agrée), tomba malade 
et que les gens commencèrent à lui rendre visite, il s’entendit 
dire : « Devons nous appeler un docteur afin qu’il te soigne? » Il leur 
répondit : « Le Docteur m’a déjà vu. » Alors les gens lui demandèrent 
cette fois: « Que t’a-t-Il donc dit ? » Il dit : « Quoique je désire, cela 
pourrait se produire.» 

49   Al Boukhârî 
50   Ahmad, At-Tirmidhî et Al Hâkim



La Purification Des Cœurs

62

Sa‘îd ibn Joubayr explique : « La persévérance est la reconnaissance 
par le serviteur que la souffrance qu’il endure sera prise en compte 
par le Créateur. Il espère ainsi qu’Allâh le récompensera pour cette 
souffrance. Même si en son for intérieur cette épreuve lui fait peur, 
un contrôle acharné sur son nafs laissera paraître la persévérance 
nécessaire.»



La Purification Des Cœurs

63

La reconnaissance  
Ach-choukr

La Reconnaissance consiste à remercier l’Unique (U) pour Sa 
Générosité. Celle-ci doit avoir trois qualités, sans lesquelles on 

pourrait difficilement l’appeler gratitude ou reconnaissance. Il s’agit de 
l’observation intérieure et de la reconnaissance des bénédictions, du fait 
d’en parler ouvertement et enfin, de l’utiliser en tant que voie d’ado-
ration. Elle a une importance conséquente aussi bien pour le cœur, la 
langue et les membres. Le cœur est indispensable pour la connaissance 
intime et l’amour du Tout-Puissant, la langue est nécessaire pour Le 
remercier et pour Le louer et les membres doivent être utilisés dans 
l’obéissance de Celui que L’on remercie. 

Allâh, Le Très Haut, Le Magnifique, a rattaché la gratitude avec 
la croyance. Il dit clairement qu’Il n’a nullement besoin de punir Ses 
créatures si elles Le remercient et si elles croient en Lui : ( Pourquoi 
Allâh vous infligerait-il un châtiment, si vous êtes reconnaissants et 
croyants? Allâh est Reconnaissant et Omniscient. ) (Ste 4/V.147)

( Ainsi, éprouvons-Nous (les gens) les uns par les autres, pour qu’ils 
disent : «Est-ce là ceux qu’Allâh a favorisés parmi nous? « N’est-ce pas 
Allâh qui sait le mieux lesquels sont reconnaissants? » (Ste 6/V.53)

Allâh (U) a divisé les gens entre ceux qui sont reconnaissants et 
ceux qui ne le sont pas ; et ce qui Lui déplait le plus c’est l’ingrati-
tude : ( Nous l’avons guidé dans le chemin, - qu’il soit reconnaissant ou 
ingrat. ) (Ste 76/V.3)



La Purification Des Cœurs

64

( Et lorsque votre Seigneur proclama : «Si vous êtes reconnaissants, 
très certainement J’augmenterai [Mes bienfaits] pour vous. Mais si vous 
êtes ingrats, Mon châtiment sera terrible. ) (Ste 14/V.7)

Ce verset explique que l’accord de certaines bénédictions est condi-
tionné à la gratitude. Il n’y a pas en effet de limites à Ses bénédictions, 
aussi bien qu’il n’y pas de limites à la reconnaissance que nous Lui 
devons. Allâh (U) dit :

( Ô vous qui croyez ! Les associateurs ne sont qu’impureté : qu’ils ne 
s’approchent plus de la Mosquée sacrée, après cette année-ci. Et si vous 
redoutez une pénurie, Allâh vous enrichira, s’Il veut, de par Sa grâce. 
Car Allâh est Omniscient et Sage. ) (Ste 9/V.28)

Allâh (U) dit aussi : ( Ne sais-tu pas qu’à Allâh appartient la 
Royauté des cieux et de la terre? Il châtie qui Il veut et pardonne à qui Il 
veut. ) (Ste 5/V.40)

Allâh (U) dit encore :

( Allâh accueille le repentir de qui Il veut. ) (Ste 9/V.15)

Allâh (U) ne met pas de fin à Ses récompenses quand Il 
dit : ( Quiconque veut la récompense d’ici-bas, Nous lui en donnons. 
Quiconque veut la récompense de l’Au-delà, Nous lui en donnons et Nous 
récompenserons bientôt les reconnaissants. ) (Ste 3/V.145)

Quand Satan (le maudit) apprit la valeur de la gratitude et de son 
degré très élevé, il a dirigé tous ses efforts afin de distancer le serviteur 
de celle-ci. C’est ce qu’Allâh nous rapporte à son sujet : ( Puis je les 
assaillirai de devant, de derrière, de leur droite et de leur gauche. Et, pour 
la plupart, Tu ne les trouveras pas reconnaissants. ) (Ste 7/V.17)

  Il a été rapporté comment autrefois le Prophète (r) passait ses nuits 
en prière jusqu’à que ses pieds gonflent. On lui demanda : « Pourquoi 
fais-tu cela alors qu’Allâh t’a pardonné toutes tes actions passées et 



La Purification Des Cœurs

65

celles à venir ? » Il répondit (r): « Pourquoi je ne serai pas un serviteur 
reconnaissant ? »51

‘Oumar ibn al-Khattâb (Qu’Allâh l’agrée) a dit : « Celui qui prend 
pour monture la reconnaissance, elle le mènera, certes, vers plus de 
biens ! »

Ibn abî ad-Dounyâ rapporte, que Alî ibn abî Tâlib, (Qu’Allâh l’agrée), 
a dit à un homme qui appartenait à la Tribu de Hamadhân : « La géné-
rosité d’Allâh (U) est en rapport direct avec la gratitude, et cette der-
nière est destinée principalement à augmenter Sa générosité. Celle-ci 
n’arrêtera pas d’augmenter tant que la gratitude du serviteur ne cesse 
pas. »

Quand on demandait à Aboû al-Moughîra comment il allait, il 
disait : « Nous sommes plongés dans la générosité du Seigneur et 
cependant, nous sommes incapables d’être suffisamment reconnais-
sants. Il est très aimant à notre égard, bien qu’Il n’ait nullement besoin 
de nous, alors que nous nous sommes très irrespectueux à Son égard, 
malgré que nous dépendions totalement de Lui. »

Chourayh a dit : « Quand un serviteur se voit affligé par un grand 
malheur, Allâh (U) lui garanti trois choses : que cette épreuve n’af-
fectera pas sa foi, qu’elle est moins dure que ce qu’elle aurait pu être 
et que, comme elle était prédestinée, une fois l’épreuve passée, elle ne 
reviendra plus.»

On demanda autrefois à Aboû Ghounayma (rapporté par Yoûnous 
ibn ‘Oubayd) comment il allait. Il répondit : « Je suis coincé entre deux 
bénédictions dont la nature est telle que je n’arrive pas à me décider : les 
mauvaises actions que j’ai commises et qu’Allâh (U) a bien voulu dis-
simuler afin que personne n’en sache rien ; ou l’affection qu’éprouvent 
à mon égard Ses créatures et que je ne mérite pas, en raison de mon 
mauvais comportement.»

51   Al Boukhârî et Mouslim



La Purification Des Cœurs

66

 Allâh (U) a dit : (Laisse-Moi donc avec quiconque traite de men-
songe ce Discours ; Nous allons les mener graduellement par où ils ne 
savent pas ! ) (Ste 68/V.44) 

Un homme questionna Aboû Hâzim : « Ô Aboû Hâzim, qu’est-ce 
donc la gratitude des yeux ? » 

Il lui répondit : « Elle consiste à montrer tout le bien qu’ils per-
çoivent ainsi que de cacher le mal auquel ils peuvent avoir accès.»  

« Qu’est-ce donc la gratitude des oreilles ? » demanda l’homme.

Aboû Hâzim répondit : « Si jamais tu entends de bonnes choses, 
elles le comprennent. S’il s’agit de quelque chose de mauvais, elles le 
rejettent.» 

L’homme poursuivi ses questions : « Qu’est-ce que la gratitude des 
mains ? » 

Il lui expliqua alors : « Ne t’en sers jamais pour t’approprier ce qui 
ne t’appartiens pas, mais ne les prive pas de ce qui vient d’Allâh (U). » 

« Et la gratitude de l’estomac alors ? » 

Aboû Hâzim dit : « La partie inférieure doit être réservée à la nour-
riture et la partie supérieure à la connaissance. » (C’est-à-dire : il ne 
faut pas remplir complètement son estomac). 

L’homme poursuivit : « Que peux-tu me dire sur la gratitude des 
parties intimes ? 

Alors Aboû Hâzim répondit en récitant les versets suivants :  
(…et qui préservent leurs sexes [de tout rapport], si ce n’est qu’avec leurs 
épouses ou les esclaves qu’ils possèdent, car là vraiment, on ne peut les 
blâmer ; alors que ceux qui cherchent au-delà de ces limites sont des trans-
gresseurs.) (Ste 23 :5-7)

L’homme le questionna sur la gratitude des pieds. 



La Purification Des Cœurs

67

Aboû Hâzim répondit : « Si tu apprends la mort d’un homme juste 
qui utilisait ses pieds pour des bonnes actions et des actes d’adoration, 
alors fais comme lui ; cependant, si le défunt était méprisable, alors 
détourne-toi de ses actes et sois reconnaissant envers Allâh (U).»

‘Oumar Ibn Al-Khattâb (Qu’Allâh soit satisfait de lui) a dit : « Celui 
qui prend pour monture la reconnaissance, elle le mènera, certes, vers 
plus de biens ! »



La Purification Des Cœurs

68

L'amour d’Allâh U 

La plus bénéfique et sincère, ainsi que la plus élevée de toutes 
les formes d’amour, est celle de l’amour d’Allâh (U), l’Unique et 

sans associés. Il a créé nos cœurs pour que nous L’aimions de même 
qu’Il nous a placés sur terre pour que nous L’adorions. 

Allâh (U) est l’Unique vers qui les cœurs se tournent remplis 
d’amour, d’exaltation, avec humilité et adoration ainsi qu’avec obéis-
sance. Une telle forme d’adoration ne pourra jamais être dirigée vers 
quelque être que ce soit en dehors d’Allâh (U). Il s’agit de l’amour 
parfait accompagné d’une complète soumission. 

Allâh (U), l’Exalté, sera aimé pour Lui-même alors que tous ceux 
que nous aimons (en dehors de Lui) c’est pour ce qu’ils nous donnent 
de l’amour en retour. 

Tous les Livres qui nous ont été révélés, ainsi que tous les mes-
sages apportés par les Envoyés témoignent de l’Amour que nous Lui 
devons. Il a insufflé dans tous Ses serviteurs une pulsion naturelle qui 
nous pousse vers Lui. Il y va de même pour l’intellect dont Il nous a 
comblés et pour les bénédictions apportées avec ce dernier. Les cœurs, 
au fur et à mesure de leur maturation, viennent à aimer tous ceux 
qui sont miséricordieux et aimables avec eux. Combien plus grand est 
donc leur amour pour celui grâce à qui arrivent de si belles choses ? 
Toutes les bonnes choses de Sa création dont nous profitons, viennent 
de Ses innombrables bénédictions et Il est l’Unique, sans partenaires 
ni associés :



La Purification Des Cœurs

69

( Et tout ce que vous avez comme bienfait provient d’Allâh. Puis 
quand le malheur vous touche, c’est Lui que vous implorez à haute voix. )
(Ste 16/V.53)

( Parmi les hommes, il en est qui prennent, en dehors d’Allâh, des 
égaux à Lui, en les aimant comme on aime Allâh. Or les croyants sont les 
plus ardents en l’amour d’Allâh. Quand les injustes verront le châtiment, 
ils sauront que la force tout entière est à Allâh et qu’Allâh est dur en 
châtiment ! ) (Ste 2/V.165)

( Ô les croyants ! Quiconque parmi vous apostasie de sa religion... 
Allâh va faire venir un peuple qu’Il aime et qui L’aime, modeste envers 
les croyants et fier et puissant envers les mécréants, qui luttent dans le 
sentier de Allâh, ne craignant le blâme d’aucun blâmeur. Telle est la grâce 
d’Allâh. Il la donne à qui Il veut. Allâh est Immense et Omniscient. ) 
(Ste 5/V.54) 

Le Prophète (r) a juré, qu’il n’y aurait pas de serviteur qui croirait 
véritablement jusqu’à ce qu’Allâh (U) et Son Messager, soient plus 
chers à son cœur que son propre fils, père et ou le restant de l’humanité.52

Nous devons bien comprendre par là que nous ne serons jamais de 
croyants véridiques tant que notre amour pour Allâh et Son Messager 
(r) n’atteint pas le degré le plus élevé. 

Tout ce qu’Allâh (U) accorde à Ses serviteurs, que ce soit ce qu’ils 
aiment ou ce qu’ils détestent, les entraîne à L’aimer d’avantage. En 
effet, il y a tout ce qu’Il nous donne et tout ce qu’Il retient ; ainsi que 
la bonne fortune et les malheurs qui nous sont prédestinés; Sa Justice 
et Sa Miséricorde ; quand Il créé la vie et qu’Il la reprend par après ; 
Son Pardon et Sa Miséricorde ainsi que Son écoute et Sa réponse aux 
supplications du croyant, alors qu’Il n’en a nullement besoin. Tout ceci 
invite le cœur du serviteur à L’adorer et à L’aimer de toutes ses forces. 
Si un être humain était amené à accomplir une infime partie de ces 
actes à l’égard de quelqu’un, ce dernier ne pourrait pas empêcher son 

52   Al Boukhârî et Mouslim



La Purification Des Cœurs

70

cœur de l’aimer. Comment est-ce possible qu’un serviteur n’aime pas, 
de tout son cœur et de toute son âme, L’Unique, Le Miséricordieux, 
Le Généreux, qui nous pardonne nos mauvaises actions si nous ne 
L’oublions pas ? 

La Miséricorde d’Allâh (U) descend tout droit des Cieux vers Ses 
serviteurs. Les mauvaises actions de Ses serviteurs s’élèvent vers Lui 
tout droit de la terre. Le Créateur cherche, dans Sa grande mansuétude, 
l’amitié et l’amour de Son serviteur, bien qu’Il n’a nullement besoin de 
celui-ci. D’un autre côté, le serviteur risque d’attiser la Colère divine 
par ses actes de désobéissance et ses péchés, alors qu’Il a besoin de Son 
aide et de Son assistance. Ni Sa Clémence divine, ni Sa Miséricorde, 
ne détournent le serviteur de la désobéissance. Inversement, ni le mau-
vais comportement du serviteur, ni sa désobéissance ne détourneront 
Allâh (U) de nous accorder Ses bénédictions. Il arrive souvent qu’une 
personne nous apprécie parce qu’elle peut soutirer un profit personnel 
de cette amitié. Allâh (U), Le Magnifique et Le Miséricordieux, nous 
aime sans pour autant qu’il y ait de rétribution. Il le fait seulement pour 
notre profit à nous. Qui d’autre mérite mieux notre amour qu’Allâh 
(U) ? 

En outre, tout ce que les créatures vivantes ont comme besoins 
se trouvent chez Lui (Qu’Il soit exalté). Il accorde à Ses serviteurs 
souvent bien plus que ce dont ils ont besoin. Chaque infime bonne 
action, si petite qu’elle soit, Lui fait plaisir et Il nous récompense au 
centuple. Il pardonne (Qu’Il soit Glorifié) nos péchés, même ceux qui 
sont cachés et nous les efface. Tout ce qui se trouve dans les cieux et la 
terre se tourne vers Lui afin de Le supplier. 

Il prend plaisir quand un de Ses serviteurs cherche Son aide et se 
fâche quand ce n’est pas le cas. Cela Lui déplait quand un serviteur est 
désobéissant et malgré tout, dans Sa grande générosité, Il est capable 
de déposer un voile sur ces mauvaises actions. Il est Miséricordieux à 
l’égard du serviteur, alors que ce dernier n’a aucune miséricorde pour 
sa propre sauvegarde. Il l’appelle à la vraie croyance à travers Son 
Immense Générosité et Sa Grande Clémence. 



La Purification Des Cœurs

71

Il a envoyé des Messagers (Paix sur eux) à travers toutes les époques 
afin que les serviteurs Lui prêtent allégeance à travers eux. Il est Le 
Seul, L’Unique, Le Roi, sans partenaires ni égaux. Tout périra sur 
cette terre en dehors de Lui. Il est Le Témoin le plus proche, Le plus 
sublime protecteur, Sa Parole est la seule vraie et Il est Le Plus juste 
des juges. Il connaît tout ce qui se cache dans nos poitrines : ( Si vous 
vous détournez... voilà que je vous ai transmis [le message] que j’étais 
chargé de vous faire parvenir. Et mon Seigneur vous remplacera par un 
autre peuple, sans que vous ne Lui nuisiez en rien, car mon Seigneur, est 
gardien par excellence sur toute chose.) (Ste 11/V.57)

Il enregistre toute action et décide de la durée de vie de Ses servi-
teurs. Il connaît ce qui se cache dans les poitrines ainsi que l’Au-delà 
(Gloire à Lui). 

L’amour d’Allâh, (U) redonne de la vie au cœur et est le pilier 
essentiel de l’âme. Un homme sage a dit : « Ceux qui L’aiment sont 
toujours avec Lui : ils se rappellent de Lui en permanence, utilisant 
chaque outil disponible pour Lui plaire.»

Il a été dit dans un poème :

Aime Ton Seigneur en Le servant,

Car ceux qui L’aiment sont les serviteurs du Bien-aimée. 

Une mère de famille parmi les femmes des Salaf, a conseillé à son 
enfant : « Prends pour habitude d’aimer et d’obéir à Allâh (U), car 
ceux qui ont la taqwâ53 vont si loin dans leur obéissance, que même leur 
propre corps éprouve de la répulsion pour toute autre chose en dehors 
de l’obéissance. Si le lapidé (Satan) essayait de les tenter par quelque 
mauvaise action, cette dernière, honteuse, les évitera à cause de leur 
noble comportement. » 

53  Le serviteur s’interdit toute mauvaise action et ne cherche que celles qui Lui 
plaisent



La Purification Des Cœurs

72

Le Calife ‘Outhmân (Qu’Allâh soit satisfait de lui) a dit : « Se sou-
cier de cette vie d’ici-bas obscurcit le cœur, alors que le souci de l’Au-
delà est une lumière pour le cœur. »

Abd-Âllâh ibn al-Moubârak a dit :

Tu as désobéi à Allâh, 

Et cependant tu prétends L’aimer !

Par Allâh, un tel comportement est dégoûtant en tout lieu !

Tu l’aurais obéi si ton amour avait été sincère,

Car ceux qui L’aiment sont toujours obéissants !

Aboû Hâmid al-Ghazâlî a dit : « Le critère de notre amour pour 
Allâh (U), c’est l’amour du Coran. Le critère de notre amour du 
Coran, c’est notre amour pour le Prophète. Le critère de notre amour 
du Prophète, c’est notre amour pour la Sounna. Le critère de notre 
amour pour la Sunna, c’est notre amour pour l’Au-delà. Le critère 
de notre amour pour l’Au-delà, c’est notre détachement de ce bas-
monde. Le critère de notre détachement de ce bas-monde, c’est qu’on 
se contente de peu pour la route, et du strict nécessaire dans la marche 
vers l’Au-delà. » 

« L’amour d’Allâh, nous dit Al Ghazâlî, est la plus haute des sta-
tions à laquelle l’être humain puisse accéder. Tous les autres sentiments, 
comme le désir d’Allâh, la familiarité avec Allâh, l’acceptation de Ses 
décisions, sont le fruit de l’amour pour Allâh ! »



La Purification Des Cœurs

73

L’acceptation  
des décrets d’Allâh U

A llâh (U) dit : ( Qui croit en Allâh, Allâh guide son cœur. ) 
(Ste 64/V.11) Ibn ‘Abbas (Qu’Allâh l’agrée) a dit -à propos de ce 

verset) : « Allâh (U) guidera son cœur vers la certitude (al yaqîn), ainsi 
il comprendra que ce qui l’a atteint ne saurait Ie rater et ce qui l’ a raté 
ne saurait l’atteindre. »

Le serviteur a le choix entre deux positions face à ce qui lui déplait : 
il peut s’en contenter ou être patient. Le fait de s’en contenter est très 
louable, alors que la patience est une obligation pour chaque musulman. 
Parfois, ceux qui savent s’en contenter, sont témoins de la Sagesse et 
de la Beauté de L’Unique, et ils peuvent ainsi s’apercevoir qu’Il est 
toujours le plus droit dans ce qu’Il ordonne. A d’autres moments, ils 
sont témoins de la Toute Puissance et de la Majesté et Perfection de 
Celui qui nous teste. Il s’agit d’une expérience si forte qu’ils arrivent 
à s’immerger dans les Attributs d’Allâh (U), afin de ne plus éprouver 
de la peine. Ce degré de croyance ne peut être atteint que par ceux qui 
ont un très grand savoir et une grande capacité à aimer.



La Purification Des Cœurs

74

Les différences entre  
le Contentement et la Patience

Être patient implique de mettre des limites à son nafs, l’empêchant 
d’éprouver des sentiments tels que le ressentiment, et cela malgré 
toutes les souffrances qu’elle puisse éprouver. 

Se contenter de sa situation, d’une autre part, implique de se sentir 
en harmonie avec le Décret Divin et de ne pas s’en soucier ; point 
de savoir quand la souffrance va s’arrêter. A ce stade, notre cœur est 
tellement absorbé par la certitude de la croyance et par l’amour du 
Créateur que toute souffrance est quasiment aléatoire. Le sentiment 
de pénibilité disparaît quasi totalement. 

Il a été rapporté, sous l’autorité d’Anas ibn Mâlik (Qu’Allâh 
l’agrée), que le Prophète (r) a dit: « Quand Allâh (U) aime quelqu’un, 
Il l’éprouve : s’il se contente de son sort, Allâh (U) sera fier de lui ; 
quant à ceux qui se plaignent de leur destinée, Allâh est, certes, très 
mécontent d’eux.»54

Ibn Mas‘oûd, (Qu’Allâh l’agrée), a dit : ( Allâh, Le Très Haut, Le 
Tout Puissant a accordé au croyant, dans sa Grande Sagesse et Justice, de 
la joie et du soulagement dans la certitude et le contentement. Il a aussi 
infligé de la mélancolie et de la tristesse à ceux qui doutent et qui ne se 
contentent point.) : Allâh (U) n’a-t-Il pas dit : ( Nul malheur n’atteint 
[l’homme] que par la permission d’Allâh. Et quiconque croit en Allâh, 
[Allâh] guide son cœur. Allâh est Omniscient. ) (Ste 64/V.11)

En vérité, le croyant sincère sait que tout vient de Lui, il sait qu’il 
ne peut pas faire autrement et il s’en contente.

( Quiconque, mâle ou femelle, fait une bonne oeuvre tout en étant 
croyant, Nous lui ferons vivre une bonne vie. Et Nous les récompense-
rons, certes, en fonction des meilleures de leurs actions. ) (Ste 16/V.97)

54   At-Tirmidhî, l’a qualifié de Hasan gharîb et As-Souyoûtî l’a qualifié de Hasan.



La Purification Des Cœurs

75

‘Alî ibn abî Tâlib, (Qu’Allâh l’agrée), a aperçu ‘Adiy ibn Hâtim 
avec un air si chagriné qu’il n’a pas pu s’empêcher de lui deman-
der : « Pourquoi es-tu si triste, Ô Adiy ? »

‘Adiy répondit : « Comment pourrais-je faire autrement quand mes 
deux garçons ont été tués et que mon œil a été arraché?» 

Alî lui dit : « Ô ‘Adiy, ceux qui se contentent du Décret d’Allâh (U) 
seront récompensés ; quant à ceux qui ne se contentent pas du Décret 
d’Allâh (U), Il rendra leurs actes sans valeur aucune.»

Il a dit aussi (Qu’Allâh l’agrée) : « Toûbâ (La Félicité) à celui qui se 
souvient constamment du Devenir, œuvre pour le Jugement, se suffit 
de peu et se satisfait de ce qu’Allâh (U) lui a destiné. » 

Aboû ad-Dardâ’ (Qu’Allâh l’agrée), rendit visite à un homme dans 
son lit de mort et le trouva en train de louer le Créateur, il lui dit : « Ô 
Untel, tu as, certes, raison ! Allâh, Le Très Haut, Le Puissant et Le 
Magnifique, aime que nous nous contentions de ce qu’Il a décrété. »

Al-Hasan al-Basrî a dit : « Ceux qui se contentent de ce qu’ils ont, 
Allâh (U) fera ce qu’il faut pour eux et les honorera de Ses bénédic-
tions ; ceux qui ne se contentent point de leur sort Allâh (U) ne les 
bénira point et Il ne fera rien pour les aider. » 

‘Oumar ibn ‘Abd al-‘Azîz a dit : « Rien ne me réjouit en dehors de 
la volonté Divine. » On lui demanda alors : « Ne désires-tu rien ? » Il 
répondit : « Tout ce qu’Allâh (U), Le Puissant et Le Magnifique, a 
décrété.»

‘Abd al-Wâhid ibn Zayd a dit : « Se contenter de son destin ouvre 
la porte du Jardin de l’Eden, le lieu où se reposeront les vrais croyants.»

Un matin, un bédouin découvrit qu’il avait perdu plusieurs cha-
meaux et il dit : « Par Celui dont je suis l’esclave, si ce n’était pas à 
cause de certaines personnes envieuses et malicieuses, je n’aurais pas 
été content de les savoir vivants et dans leur enclos – et tout ce qu’Allâh 
(U) décrète aura lieu.»



La Purification Des Cœurs

76

‘Alî Ibn Abî Tâlib (Qu’Allâh soit satisfait de lui) a dit : « La parure 
de la pauvreté est la patience, et la parure de la richesse, c’est la recon-
naissance (envers Allâh). »



La Purification Des Cœurs

77

L’espoir en Allâh U 

L ’espoir en Allâh (U) est, sans aucun doute, le sentiment le plus 
bénéfique au monde et il apporte une paix intérieure qui est très 

appréciée par le cœur. Ceux qui étudient le cœur pensent que ce bas-
monde est l’équivalent de la terre, dans laquelle on cultive des fruits 
(pour l’autre monde). Le cœur est comme cette terre, la croyance rem-
place les semences et les actes d’obéissance font office de laboureur en 
préparant les canaux qui apporteraient l’eau pour nourrir le sol assoiffé. 

Le cœur qui est amoureux de ce bas-monde est tel une terre aride où 
rien ne pousse. Le Jour de la Résurrection sera le jour de la récolte, et 
personne ne pourra récolter ce qu’il n’aura pas semé. Aucune semence, 
en dehors de la semence de la certitude ne pourra y pousser, et la cer-
titude ne donne pas des fruits dans un cœur qui n’a pas de moralité.

Celui qui cherche après un sol fertile doit planter des graines saines 
et lui donner tout ce dont il a besoin comme nutriments, sans quoi la 
récolte sera mise en danger. Si par chance il arrivait à semer dans un 
sol dur et aride, qui a besoin de beaucoup trop d’eau pour être rentable, 
et qu’il ne prête pas attention aux semis, alors l’attente (espérant la 
récolte) sera qualifiée de vaine et stupide. 

Le terme ‘espoir’ ne peut s’appliquer qu’à une attente où il y a un 
vrai désir pour que quelque chose se passe. Les faits qui sont en dehors 
du contrôle du serviteur et sont donc l’attribution exclusive d’Allâh 
(U), jouent un rôle très important. Allâh (U), Loué soit-Il, est Le seul 
capable d’empêcher des faits nuisibles d’arriver, si telle est Sa Volonté. 
Si le serviteur sème la graine de la croyance, l’arrose avec l’obéissance 
et l’adoration d’Allâh (U), et purifie son cœur des éléments nuisibles, 



La Purification Des Cœurs

78

il pourra prétendre aux bénédictions du Créateur à condition que la 
graine bénéfique puisse continuer à y pousser. Allâh (U) a dit :

( Certes, ceux qui ont cru, émigré et lutté dans le sentier d’Allâh, 
ceux-là espèrent la miséricorde d’Allâh. Et Allâh est Pardonneur et 
Miséricordieux. ) (Ste 2/V.218)

Nous devons comprendre que de tels gens sont extrêmement dignes 
d’abriter l’espoir en la Miséricorde d’Allâh. Il faut savoir aussi que 
l’espoir n’est guère accordé qu’à cette catégorie, car les autres serviteurs 
sont également dignes d’abriter ce sentiment. Allâh (U) a voulu tout 
simplement les mettre en valeur, car ils sont bien plus en droit que 
n’importe qui d’espérer recevoir la Miséricorde Divine.

Ibn ‘Oumar rapporte sous l’autorité de son père, puisse Allâh 
(U) être satisfait de tous les deux, que le Prophète (r) : « Quand un 
Musulman meurt, Allâh (U) désigne un non croyant pour occuper sa 
place en Enfer.»55

Il a été rapporté, d’après ‘Oumar ibn al-Khattâb, (Qu’Allâh l’agrée), 
qu’un jour on apporta des prisonniers devant le Messager d’Allâh (r). 
Parmi eux il y avait une femme qui cherchait après son enfant dans la 
foule. Quand elle trouva son bébé, elle le prit dans ses bras, le berça 
près de son sein et l’allaita. Alors le Messager d’Allâh (r) dit en voyant 
la scène : «Pensez-vous que cette femme aurait pu jeter son bébé dans 
le Feu ? » 

- Nous lui dîmes : « Par Allâh, tant que cela reste en son pouvoir, 
elle ne le fera jamais ! » 

- L’Envoyé d’Allâh (r)dit alors : « Allâh (U) est bien plus misé-
ricordieux avec Ses serviteurs que cette femme ne le sera jamais 
avec son bébé.»56

55   Mouslim
56   Al Boukhârî et Mouslim



La Purification Des Cœurs

79

La craint e  
révérencielle d'Allâh U

La crainte est l’instrument dont se sert Allâh (U) pour 
pousser Ses serviteurs vers le savoir et vers les actes d’adoration, 

afin qu’ils se rapprochent de Lui. La crainte contraint le corps à l’obéis-
sance, à l’adoration et aux bonnes mœurs. Quand ce sentiment fait 
défaut, le chemin vers la négligence et les péchés semble tout tracé. 
Inversement, quand le sentiment de peur est exacerbé le serviteur 
tombe dans un état de désespoir et d’angoisse évident. 

La crainte d’Allâh (U) trouve son origine parfois dans la connais-
sance d’Allâh et de Ses Attributs, un savoir conscient que rien ne 
pourrait L’empêcher d’accomplir Sa volonté. A d’autres moments ce 
sentiment est le résultat des énormes péchés commis par le serviteur. 
Les deux facteurs peuvent aussi se voir combinés, car le degré de peur 
chez un serviteur dépend de la conscience qu’il a de ses fautes. La per-
sonne qui craint le plus le Créateur est celle qui a la meilleure connais-
sance d’Allâh et de sa propre personne. Voilà pourquoi le Prophète (r) 
avait dit : « Par Allâh ! Je suis celui qui connaît Allâh le plus d’entre 
vous, et c’est moi qui Le craint le plus.»57

57   Al Boukhârî et Mouslim, d’après Âïcha 



La Purification Des Cœurs

80

Ceux qui craignent Allâh (U)
Ceux qui craignent réellement le Créateur ce sont ceux qui aban-
donnent tout ce qui pourrait déchaîner la Colère d’Allâh (U), et non 
pas ceux qui essuient leurs larmes sans agir. 

On questionna Dhoû an-Noûn à propos de la véritable crainte chez 
un croyant. Il répondit : « Quand il se trouve dans le même état qu’un 
homme malade cherchant la protection d’Allâh (U), par crainte que 
sa maladie ne soit prolongée. » 

La crainte brûle les désirs interdits et les mauvaises actions, qui 
rendent très vite le serviteur aussi déplaisant que le miel deviendrait 
dégoûtant pour quelqu’un qui, venant de le goûter, apprendrait qu’il 
est empoisonné. La crainte éduque les membres et rempli le cœur de 
soumission, humilité et tranquillité. L’arrogance, la haine et l’envie le 
quittent à tout jamais car, à travers cette crainte il a une bien meilleure 
idée du danger de Sa punition. Il n’a pas d’autres préoccupations que 
Sa contemplation et sa lutte dans la Voie d’Allâh (U).

Cependant, il existe un risque que la personne se laisse dépasser par 
la crainte d’Allâh (U). C’est le cas quand un cœur devient trop regar-
dant au sujet de chaque souffle. Constamment, il réprimande son nafs 
pour ses pensées intimes, ses actions et ses paroles. Il s’agit d’un état 
proche de celui qui se trouverait aux prises avec les griffes d’un lion, 
ne sachant pas si ce dernier va le laisser partir ou l’attaquer et le tuer.

Le calife ‘Outhmân (Qu’Allâh l’agrée) a dit : « Le croyant vit entre 
six sortes de peur :

- La peur qu’Allâh (U) ne lui retire la foi ;

- La peur que les Anges «al hafazah» ne consignent dans leur registre 
ce qui risque d’être dévoilé et de le déshonorer au Jour dernier ; 

- La peur des stratagèmes de Satan qui risque de lui faire perdre le 
crédit de ses œuvres ;



La Purification Des Cœurs

81

- La peur que la mort survienne par surprise, alors qu’il se trouve 
dans un état de négligence ;

- La peur de la convoitise de la vie d’ici-bas ;

- La peur que les proches et la famille ne le distraient de l’évocation 
d’Allâh. »

Les mérites de la crainte d’Allâh (U)
Allâh, Le Tout Puissant, Le Tout Miséricordieux, a dit à propos de 
ceux qui cherchent le savoir tout en Le craignant : 

( Et quand la colère de Moïse se fut calmée, il prit les tablettes. Il 
y avait dans leur texte guide et miséricorde à l’intention de ceux qui 
craignent leur Seigneur. ) (Ste 7/V.154)

( Il y a pareillement des couleurs différentes, parmi les hommes, les 
animaux, et les bestiaux. Parmi Ses serviteurs, seuls les savants craignent 
Allâh. Allâh est, certes, Puissant et Pardonneur. ) (Ste 35/V.28)

( Leur récompense auprès d’Allâh sera les Jardins de séjour, sous 
lesquels coulent les ruisseaux, pour y demeurer éternellement. Allâh les 
agrée et ils L’agréent. Telle sera [la récompense] de celui qui craint son 
Seigneur. ) (Ste 98/V.8)

Il est donc inconcevable qu’un serviteur soit dénué de la crainte 
d’Allâh, aussi mince que celle-ci puisse être. La faiblesse de sa crainte 
sera évidemment en accord avec la faiblesse de son savoir et de sa foi. 

Al Foudayl ibn ‘Iyâd a dit, à juste titre, que : « Quiconque craint 
Allâh (U) sera guidé dans chacun de ses actes.»

Ach-Chiblî a dit : « Il n’y avait pas un moment où, dans ma crainte 
du Seigneur, je ne trouvais une nouvelle porte ouvrant sur Sa sagesse 
et Sa guidance.» 



La Purification Des Cœurs

82

Ainsi Ibn Al Qayyim dit : « Un péché qui rend le serviteur contrit 
est plus aimable à Allâh est meilleur qu’un acte d’obéissance dont il 
fait étalage devant Lui.

Un péché dont résulte l’humilité et la contrition vaut mieux 
qu’un acte d’obéissance dont résulte l’orgueil et la vanité. 
Quand Allâh veut du bien à Son serviteur, il fait de lui: un serviteur 
enclin à reconnaître sa faute et à s’abstenir de dire quoi que ce soit sur 
le péché d’autrui, un serviteur qui est libéral de ce qu’il possède et qui 
ne convoite pas ce que possède autrui, un serviteur qui supporte les 
méfaits d’autrui. »

Allâh, Le Tout Puissant dit dans Son noble Livre :

( Ceux qui, sont pénétrés de la crainte de leur Seigneur, qui croient 
aux versets de leur Seigneur, qui n’associent rien à leur Seigneur, qui 
donnent ce qu’ils donnent, tandis que leurs cœurs sont pleins de crainte 
[à la pensée] qu’ils doivent retourner à leur Seigneur. Ceux-là se préci-
pitent vers les bonnes actions et sont les premiers à les accomplir.) (Ste 
23/V.57-61)

Il a été rapporté par la mère des Croyants ‘Â’ïcha, (Qu’Allâh soit 
satisfait d’elle): « J’ai questionné le Messager d’Allâh (r) à propos de 
ce verset (Ste 23/V.61) en lui disant :’Est-ce que cela concerne aussi 
ceux qui boivent les boissons enivrantes, qui volent et qui commettent 
l’adultère ?’ Il (r) dit : « Ô fille d’as-Siddîq, elle ne les concerne pas, il 
s’agit de ceux qui prient et jeûnent régulièrement, qui donnent la zakât 
et qui craignent que leurs bonnes actions ne soient pas acceptées.’»58

Il a été rapporté, sous l’autorité d’Aboû Dharr, (Qu’Allâh l’agrée), 
que le Messager d’Allâh (r) a récité le verset suivant : ( S’est-il écoulé 
pour l’homme un laps de temps durant lequel il n’était même pas une 
chose digne de souvenir ? ) (Ste 76/V.1), et a dit par la suite : « Je vois 
ce que vous ne voyez pas, et j’entends ce que vous n’entendez pas. Le 
ciel gémit et il en a le droit. Par Celui qui détient mon âme entre Ses 
Mains, il n’y a pas de place de la taille de quatre doigts d’une main 

58   Sahîh, At-Tirmidhî



La Purification Des Cœurs

83

où on ne trouve pas un Ange en train de se prosterner devant Allâh 
(U). Je jure par Allâh (U) que si vous saviez ce que je sais, vous ririez 
moins et vous pleureriez plus, vous ne prendriez pas de plaisir avec vos 
femmes mais vous appelleriez plutôt Allâh (U) au secours. J’aurai bien 
voulu être un arbre que l’on couperait afin qu’il cesse d’exister.»59

Il a été rapporté que Zourârah ibn abî Awfâ dirigeait la prière de 
l’aurore et il récitait Sourate al-Moudaththir quand soudain, une fois 
arrivé à ces mots : ( Quand on sonnera du Clairon, alors, ce jour-là sera 
un jour difficile.) (Ste 74/V.8-9), il eût le souffle coupé et tomba mort.60 

Il a été rapporté que Abd-Âllâh ibn ‘Amr ibn al-Âs (Qu’Allâh 
l’agrée) aurait dit : « Pleure, et si tu ne le peux pas, fais au moins sem-
blant. Je jure par Celui qui détient mon âme entre Ses Mains que 
si quelqu’un parmi vous savait, vous invoqueriez le Seigneur jusqu’à 
perdre votre voix, et vous prieriez jusqu’à ce que votre échine soit com-
plètement courbée. »61

 En commentant la Parole d’Allâh (U) : ( Fuyez donc vers Allâh. Je 
suis pour vous de Sa part, un avertisseur explicite. ) (Ste (51/V.50) ; Ibn 
‘Abbâs (Qu’Allâh soit satisfait de lui) a dit : « Le Fuir en se dirigeant 
vers Lui (Qu’iL soit glorifié). » 

59   Al Boukhârî et At-Tirmidhî
60   Ad-Dhahabî, Kitâb al-‘Ibar,
61   Sahîh, Al Hâkim



La Purification Des Cœurs

84

Tirer profit de sa vie  
pour son Au-delà

La désapprobation de ce monde, que l’on peut trouver aussi bien 
dans le Saint Coran que dans les hadîths, ne fait nullement réfé-

rence à l’alternance du jour et la nuit. 

Allâh, Le Très Haut, Le Très Miséricordieux en a décidé de la sorte 
afin que ceux qui L’invoquent puissent en être reconnaissants.

Il a été dit jadis : « Le jour et la nuit sont comme une chasse au 
trésor, soit donc attentif à ce que tu fais à chaque moment.» 

Moujâhid a rajouté : « Chaque nouvelle journée qui arrive dit au 
fils d’Adam :’Ô fils d’Adam, je suis venue à toi aujourd’hui et je ne 
reviendrai plus jamais. Sois donc attentif à ce que tu fais durant mon 
séjour.’ Quand la journée est finie, elle se replie et elle est scellée, et ne 
sera plus jamais réouverte jusqu’au Jour du Jugement. » 

On a rapporté ce poème qui dit ceci : 

La vie n’est rien d’autre qu’un chemin qui conduit au Jardin ou au 
Feu. 

Ses nuits sont l’atelier des hommes, et ses jours font office de lieu 
du marché. 

En somme, le temps est crucial pour le serviteur. Le Prophète d’Al-
lâh (r) a dit : « Tout ceux qui disent ‘Allâh soit loué’, car toutes les 



La Purification Des Cœurs

85

bénédictions que nous recevons viennent de Lui’, auront un palmier 
planté pour eux dans les Jardins de l’Eden. »62

Imaginez-vous combien de palmeraies perdraient ceux qui gas-
pillent leur temps ? 

Un homme très sage avait pour habitude de dire aux invités qui 
s’attardaient un peu trop, « Ne voulez vous donc pas partir ? L’Ange du 
soleil, lui, n’est jamais fatigué en le poussant ? » Une fois un homme lui 
dit : « Arrête-toi afin que je te parle ! » Le savant lui répondit : « Arrête 
d’abord le soleil de tourner ! »

La terre, les montagnes, les mers, les rivières et les trésors qu’elles 
recèlent, sont des Bénédictions d’Allâh (U) pour Son serviteur. Ils 
peuvent effectivement en faire usage, les admirer et surtout reconnaître 
en eux l’Unicité et la Grandeur du Créateur, Loué soit-Il. Cependant, 
Allâh (U) désapprouve les actions du fils d’Adam qui auraient une 
incidence néfaste dans ce monde. 

Allâh (U) dit dans son Livre Sacré :

( Sachez que la vie présente n’est que jeu, amusement, vaine parure, 
une course à l’orgueil entre vous et une rivalité dans l’acquisition des 
richesses et des enfants. Elle est en cela pareille à une pluie: la végétation 
qui en vient émerveille les cultivateurs, puis elle se fane et tu la vois donc 
jaunie; ensuite elle devient des débris. Et dans l’Au-delà, il y a un dur 
châtiment, et aussi pardon et agrément d’Allâh. Et la vie présente n’est 
que jouissance trompeuse. ) (Ste 57/V.20) 

 Dans cette vie d’ici-bas les fils d’Adam sont divisés en deux 
catégories : 

La première, qui rejette l’existence d’une vie ultérieure dans laquelle 
font partie les récompenses et les châtiments ; Allâh (U) dit d’eux : 
( Ceux qui n’espèrent pas Notre rencontre, qui sont satisfaits de la vie 
présente et s’y sentent en sécurité, et ceux qui sont inattentifs à Nos 

62   At-Tirmidhî.



La Purification Des Cœurs

86

signes [ou versets], leur refuge sera le Feu, pour ce qu’ils acquéraient. )  
(Ste 10/V.7-8)

( Et ceux qui mécroient jouissent et mangent comme mangent les bes-
tiaux; et le Feu sera leur lieu de séjour. ) (Ste 47/V.12)

La deuxième catégorie, accepte l’existence d’une vie dans l’au-delà. 
Il s’agit de ceux qui ont suivi les Messagers. On peut à leur tour les 
départager en trois sous-catégories : ceux qui sont injustes avec eux-
mêmes, ceux qui sont mauvais et ceux qui s’empressent d’accomplir de 
bonnes actions dans la voie d’Allâh (U).

1 : Ceux qui sont injustes forment la majorité. La plupart se 
contentent des floraisons de cette vie et des plaisirs qu’elles 
apportent, d’une façon désapprouvée par Allâh (U) d’ailleurs. Le 
monde qui les entoure est leur principal souci et ils s’y sentent très 
bien. Ils aiment et haïssent seulement pour leur propre compte. Il 
s’agit de gens qui se divertissent avec les attractions de ce monde, 
même s’ils affirment malgré tout croire dans l’Au-delà ! Ils n’ont, 
cependant pas, compris que cette vie est un lieu de passage éphé-
mère et il reste encore à se procurer les provisions pour l’autre vie 
(la Vie dernière). 

2 : Ceux qui sont mauvais ou mesquins sont ceux qui prennent ce 
qui est permis dans ce monde afin d’accomplir leurs obligations, 
mais continuent malgré tout à privilégier leurs propres plaisirs 
personnels et à profiter des délices d’ici-bas. ‘Oumar ibn al-Khat-
tâb, (Qu’Allâh l’agrée) a dit : ( Si ce n’était pas parce que mon espace 
dans le Jardin aurait diminué, j’aurais imité votre façon de vivre, 
mais Allâh (U) nous a clairement mis en garde en disant : « Et le 
jour où ceux qui mécru seront présentés au Feu (il leur sera dit): 
« Vous avez dissipé vos [biens] excellents et vous en avez joui pleine-
ment durant votre vie sur terre : on vous rétribue donc aujourd’hui 
du châtiment avilissant, pour l’orgueil dont vous vous enfliez injus-
tement sur terre, et pour votre perversité ) (Ste 46/V.20)



La Purification Des Cœurs

87

3 : Ceux qui sont prompts à accomplir de bonnes actions ont 
compris ce que ce bas monde signifie. Ils savent qu’Allâh (U) 
a placé Ses serviteurs sur Terre pour savoir lequel accomplira les 
meilleures actions : ( Nous avons placé ce qu’il y a sur la terre pour 
l’embellir, afin d’éprouver (les hommes et afin de savoir) qui d’entre 
eux sont les meilleurs dans leurs actions. ) (Ste 18/V.7) 

Nous devons comprendre par là, qu’Allâh (U) nous a mis sur Terre 
afin de nous tester pour voir lequel d’entre nous fuira les plaisirs mon-
dains au détriment d’une vie dans l’au-delà. ( Puis, Nous allons sûre-
ment transformer sa surface en sol aride. ) (Ste18/V.8) 

Ceux qui s’empressent donc d’accomplir des bonnes actions ne 
prennent que les provisions nécessaires pour leur journée. 

Le Prophète (r) a dit à Ibn ‘Oumar (Qu’Allâh l’agrée) : « Sois dans 
cette vie comme un passant ou un étranger. »63

Mou‘âdh ibn Jabal, (Qu’Allâh l’agrée), a dit : « Je cherche la récom-
pense d’Allâh (U) pour le temps que je passe à dormir, de même que je 
la cherche pour le temps que je dépense quand je suis éveillé.» 

Sa‘îd ibn Joubayr a dit : « Les provisions d’orgueil et d’arrogance 
que vous faites vous distraient d’Al Âkhira. Prenez alors seulement 
ce dont vous avez besoin afin que vous puissiez atteindre ce qui est 
mieux.»

Yahyâ ibn Mou‘âdh a dit : « Comment ne pas aimer un monde où 
Il m’a bénit en me fournissant tout ce qui me permet de vivre ? En 
échange, je m’en sers pour trouver tous les moyens possibles de L’adorer 
et gagner ma récompense dans Le Jardin.»

Al Hasan a, quant à lui, affirmé que : « La vie de ce monde est si 
douce et si bonne pour les mou’minoûn64 car, sans trop d’efforts, ils 

63   Al Boukhârî
64   Singulier mou’min : le croyant, celui qui possède toutes les qualités de la foi, 
il a une confiance absolue en Allâh (U) et en Son Messager (r), croit et adhère aux 
principes de la foi islamique.



La Purification Des Cœurs

88

peuvent faire les provisions nécessaires pour le Jardin. Et combien, elle 
doit être pénible pour le kâfir et munâfiq65, dépensant leurs nuits en 
vaines futilités et faisant des provisions pour l’Enfer ? » 

Aboû Moûsâ (Qu’Allâh l’agrée) rapporta que le Prophète (r) a 
dit : « Celui qui est amoureux de sa vie d’ici-bas, détériore sa vie dans 
l’autre monde ; celui qui est amoureux de sa future vie dans l’Au-delà 
détériore sa vie d’ici-bas. Préférez ce qui durera éternellement à ce qui 
est condamné à disparaître. »66

Le préjudice causé par l’amour 
de ce monde d’ici-bas

L’imâm Ahmad a écrit, sous l’autorité de Soufyân, que Jésus fils de 
Marie (Paix sur lui) avait pour habitude de dire : « Satan plante ses 
racines dans l’amour de ce monde, avoir donc des biens peut devenir 
une sérieuse maladie.» 

On demanda à l’imâm Ahmad: « Quelles sont les séquelles de cette 
maladie ? » Il répondit : « Ceux qui les avaient ne seraient jamais à 
l’abri de l’orgueil et de la désillusion.» Ils demandèrent donc : « Que se 
passe-t-il quand quelqu’un est à l’abri de ces défauts ? » A cela, l’Imâm 
répondit : « Son souci permanent d’accomplir de bonnes actions le 
détourne du Rappel d’Allâh (U).»67

L’amour de ce monde nourrit le Feu et chercher à éviter les plaisirs 
mondains nous rapproche du Paradis. L’intoxication que nous pouvons 
avoir par l’amour de ce bas-monde est bien pire que celle causée par 

65  Hypocrite : mounâfiq, terme désignant un individu qui professe l’Islam par les 
paroles et les actes extérieurs, mais intérieurement il le rejette. Allâh (U) a réservé le 
châtiment dans le plus bas degré de l’Enfer aux mounâfiqoûn (les hypocrites).
66   Ahmad, Al Hâkim. 
67   Hadîth jugé faible



La Purification Des Cœurs

89

des boissons alcoolisées. La personne ivre à cause de ce monde ne 
déssoulera que dans l’obscurité de sa tombe. 

Yahyâ ibn Mou‘âdh disait à juste titre : « La vie dans ce monde est 
le vin de Satan. Celui qui s’intoxique avec elle ne se réveillera qu’une 
fois qu’il se retrouvera parmi les hordes de la mort se lamentant d’être 
parmi les perdants. »

Allâh (U) dit : ( Ceux qui veulent la vie présente avec sa parure, 
Nous les rétribuerons exactement selon leurs actions sur terre, sans que 
rien leur en soit diminué. Ceux-là qui n’ont rien, dans l’Au-delà, que 
le Feu. Ce qu’ils auront fait ici-bas sera un échec, et sera vain ce qu’ils 
auront œuvré. Est-ce que celui qui se fonde sur une preuve évidente 
(le Coran) venant de son Seigneur et récitée par un témoin [l’archange 
Gabriel] de Sa part, cependant qu’avant lui [Muhammad] il y a le livre 
de Moïse tenant lieu de guide et de miséricorde... [Est meilleur ou bien 
celui qui ne se fonde sur aucune preuve valable?]. Ceux-là y croient ; 
mais quiconque d’entre les factions n’y croit pas, aura le Feu comme ren-
dez-vous. Ne sois donc pas en doute au sujet de ceci (le Coran). Oui, c’est 
la Vérité venant de ton Seigneur ; mais la plupart des gens n’y croient 
pas.) (Ste 11/V.15-17)

 De nombreux hadîths font mention de ceci. L’un d’eux a été trans-
mis par Aboû Hourayra (Qu’Allâh l’agrée), qui a dit : « J’ai entendu 
le Messager d’Allâh (r) dire : « Le premier homme qui sera jugé le 
Jour du Jugement Dernier sera un homme qui est mort martyr. On 
l’emmènera devant Allâh (U) et le Créateur lui demandera de recomp-
ter Ses bénédictions. L’homme s’exécutera. Allâh (U) lui demandera 
donc : « Quelles étaient tes habitudes ? » L’homme répondra : « J’ai 
combattu pour Toi jusqu’à ma mort. » Allâh (U) lui dira : « Tu as dit 
un mensonge. Tu as combattu afin que l’on dise de toi que tu étais un 
brave combattant ; et c’est ainsi que l’on t’appela. » Des ordres seront 
donnés contre lui et il sera jeté en Enfer, face vers le bas.

On fera venir par la suite un homme récitant le Coran, et qui aurait 
acquis un très grand savoir. Arrivé devant Allâh (U), Il lui demandera 
à son tour de recompter les bénédictions dont il fût l’objet et c’est ainsi 



La Purification Des Cœurs

90

qu’il s’exécutera. Le Créateur lui demandera enfin : « Quelles étaient 
tes habitudes ? » Il répondra : « J’ai acquis du savoir et je l’ai trans-
mis, j’ai récité le Coran dans le seul but de Te plaire. » Allâh (U) lui 
dira : « Tu mens ! Tu as acquis du savoir afin que l’on t’appelle ‘savant’ 
et tu as récité le Coran pour qu’il soit dit que tu es un qâri’68, et c’est 
ainsi que l’on t’appela. » Des ordres seront donnés et on le jettera en 
Enfer face vers le bas.

Viendra ensuite un homme rendu extrêmement riche par la volonté 
du Créateur. Allâh (U) lui demandera de faire le compte de toutes 
les bénédictions reçues. L’homme s’exécutera. Allâh (U) lui deman-
dera : « Quelles étaient tes habitudes ? » L’homme répondra : « J’ai 
dépensé mon argent de la façon dont Tu attendais que je le fasse. » Le 
Créateur lui répondra : « C’est un mensonge. Tu as fait cela afin que 
l’on dise que tu étais quelqu’un de généreux et c’est ainsi que l’on parla 
de toi. » Allâh (U) donnera l’ordre qu’il soit jeté en Enfer face vers le 
bas. »69

Dans ce hadîth nous pouvons apprécier comment l’amour pour ce 
bas-monde a déchu ces trois hommes de la récompense qu’ils pen-
saient mériter, en les menant les premiers tout droit en Enfer.

68  Il s’agit du mémorisateur du Coran, le récite régulièrement et connaît les règles 
de sa récitation.
69   Mouslim



La Purification Des Cœurs

91

Le repentir sincère
( Ô vous qui avez cru ! Repentez-vous à Allâh d’un repentir sincère. 
Il se peut que votre Seigneur vous efface vos fautes et qu’Il vous fasse 
entrer dans des Jardins sous lesquels coulent les ruisseaux, le jour où 
Allâh épargnera l’ignominie au Prophète et à ceux qui croient avec lui. 
Leur lumière courra devant eux et à leur droite ; ils diront : «Seigneur, 
parfais-nous notre lumière et pardonne-nous. Car Tu es Omnipotent. ) 
(Ste 66/V.8)

Pour que le repentir soit véritable et sincère, il doit être dépourvu 
de tromperie ou de mensonge. 

Al Hasan al-Basrî a dit : « Il s’agit du moment où l’on regrette 
ce qui s’est passé et on prend la ferme résolution de ne plus jamais 
recommencer.» 

Al Kalbî nous informe que la repentance est réelle quand le servi-
teur demande pardon avec sa langue, qu’il le regrette dans son cœur et 
quand il retient volontairement ses membres. 

Ibn al-Qayyim a dit : « Être sincère dans sa repentance implique 
trois choses :

- On doit inclure toutes les mauvaises actions (aucune ne doit être 
oubliée)

- Celui qui se repent doit le faire avec la plus sincère franchise sans 
hésitation ni délai. Il doit énoncer sa volonté de se repentir du 
fond de son cœur.

 - Elle doit être dépourvue d’irrégularités ou de défauts qui pour-
raient entacher sa sincérité.»

Un serviteur que se repentit sincèrement à Allâh (U) a la garantie 
qu’il aura le pardon d’Allâh (U) avant que sa demande soit énoncée, 
mais aussi une fois que son acte de repentir ait pris fin. En somme, 



La Purification Des Cœurs

92

l’acte de repentance du serviteur prend place entre deux miséricordes 
du Créateur, ce qui lui garanti son salut. 

Allâh (U) a dit : ( Et [Il accueillit le repentir] des trois qui étaient 
restés à l’arrière si bien que, toute vaste qu’elle fût, la terre leur paraissait 
exiguë ; ils se sentaient à l’étroit, dans leur propre personne et ils pensaient 
qu’il n’y avait d’autre refuge d’Allâh qu’auprès de Lui. Puis Il agréa leur 
repentir pour qu’ils reviennent [à Lui], car Allâh est L’accueillant au 
repentir, Le Miséricordieux.) (Ste 9/V.118)

La repentance a un début et une fin : elle débute quand le serviteur 
prend la ferme résolution de suivre la stricte voie qu’Allâh (U) lui a 
commandé de suivre : ( «Et voilà Mon chemin dans toute sa rectitude, 
suivez-le donc, et ne suivez pas les sentiers qui vous écartent de Sa Voie.» 
Voilà ce qu’Il vous enjoint. Ainsi atteindrez-vous la piété. ) (Ste 6/V.153)

Elle prend fin quand on retourne vers Lui le Jour qu’Il a décrété 
pour nous. Quiconque se tourne vers Lui dans cette vie, Allâh (U) se 
tournera vers lui et le récompensera au Moment venu : ( Et quiconque 
se repent et accomplit une bonne oeuvre c’est vers Allâh qu’aboutira son 
retour. ) (Ste 25/V.71)

*****

Ici s’achève ce Rappel, Nous prions Allâh (U) d’accepter cette 
œuvre et de nous pardonner nos oublis. Il est, certes, Le Très Clément 
par essence.

Toutes les Louanges sont pour Allâh (U), Seigneur des Mondes.

Que les Prières d’Allâh soient sur le prophète Mouhammad, sa 
famille purifiée et tous ses nobles Compagnons.

� Le serviteur de Dieu (U) Hassan Amdouni



La Purification Des Cœurs

94

Table des matières
La sincérité	 9

Classification des cœurs	 15

L'évocation d’Allâh U et  
la recitation du noble Coran	 31

Les états de l’âme humaine	 46

L’endurance : As-sabr	 54

La reconnaissance : Ach-choukr	 63

L'amour d’Allâh U 	 68

L’acceptation des décrets d’Allâh U	 73

L’espoir en Allâh U 	 77

La crainte révérencielle d'Allâh U 	 79

Tirer profit de sa vie pour son Au-delà	 84

Le repentir sincère	 91


